YBWwn nav T

L Boi Kalq:;

Vayehi (397)

(03 .72) TYIZRZ TIIRN K3 78 DRR1 100 *19Y D3
«Et agis avec moi avec bonté et vérite. Ne
menterre pas en Egypte » (47,29)
Selon Rachi: La bonté que 1’on témoigne aux
morts est une “bonté de vérité” , car on n’en attend
rien en retour (Midrach Béréchit Rabba 96,5).
Le Hidouché haRim (cité dans Likouté Yéhouda)
explique que la bonté que I’on fait pour un défunt
est d’organiser sa lévaya, son enterrement. Il s’ agit
d’un grand acte de bonté¢, car les funérailles sont la
derniére occasion pour une personne d’accomplir
des Mitsvot. Le verset (T¢hilim 88,6) dit que 1’on
devient libre lorsqu’on meurt. Nos Sages (Chabbat
30a) expliquent qu’une personne décédée est
libérée des Mitsvot, car elle ne peut plus les
accomplir. La Torah leur a donc fourni une
occasion supplémentaire de réaliser une derniére
Mitsva en leur accordant celle de la 1évaya, ou les
gens peuvent escorter le mort, et par conséquent,
obtenir une Mitsva. Ainsi, celui qui est décedé
obtient la Mitsva d’offrir au Tsibour la possibilité
de faire une Mitsva . Par conséquent, offrir des
funérailles a une personne décédée est une grande
bonté.

(-1n) TR 3739 PRI PY)
«Les yeux d’Isra€l étaient devenus lourds de
vieillesse » ( 48,10)
Ce fait, que les yeux de Yaakov étaient devenus
lourds et que dans sa vieillesse il ne pouvait plus
voir, est-il cit¢ comme un avantage ou un
inconvénient 2 Le Ritba, dans ses commentaires
sur le trait¢ Yoma (28a), explique: Ce n’est
certainement pas a cause de sa vieillesse que ses
yeux étaient devenus lourds et ne pouvaient plus
voir, car il est écrit : «Ceux qui espérent en
Hachem trouveront des forces nouvelles ».
Mais au contraire, c’est a cause de sa grande
habitude de I’é¢tude, qui épuise la force de
I’homme, que ses yeux étaient devenus lourds et
ne pouvaient plus voir. Le verset le dit en son
honneur et non comme un défaut.

"33 MBRT T HNRZ WK TR 7Y 08 03W 77 °A03 K1
(23 .70) *PYR
« Yaakov dit & Yossef quil a conquis le pays des
Emorites avec mon épée et mon arc » ( 48,22).
Le Targoum Onkelos traduit le mot Aarbi, mon
épée), par priere, et kachti mon arc par priere
personnelle. Le Messéh Hokhma enseigne que ce
Targoum Onkelos met en lumiére la différence
entre la priere établie, c’est-a-dire les priere fixée

par nos Sages, et nos prieres personnelles. La
comparaison des pricres fixées par nos Sages a une
épée nous enseigne a quel point ces prieres sont
puissantes. Méme une personne faible ou peu
qualifiée peut blesser gravement quelquun avec
une épée. De méme, les pricres établies pour nous
par nos Sages sont intrinséquement puissantes.
Méme une personne qui n’a pas de compréhension
ou de niveaux profonds de kavana (intention) peut
accomplir beaucoup en récitant ces pricres
¢tablies. Rav Shimchon Pinkous enseigne que non
seulement nous puisons dans la grandeur des
Sages de la grande Assemblée chaque fois que
nous récitons ces priéres, mais que nous puisons
¢galement dans les pouvoirs spirituels d’Avraham,
d’Itshak et de Yaakov lorsque nous faisons la
pricre de Chaharit, de Minha et de arvit,
respectivement.

K7 WK DX 097 TPIRY ID0KT WK 13 UX 2P RPN
(X.07) 0973 NPION3 DPNK
« Yaakov appela ses fils et dit : Rassemblez-vous
et je vous dirai ce qui vous arrivera a la fin des
temps (49,1)
Le séfer Yalkout Moché¢, cite le Baal Chem Tov,
qui dit que le mot ~yikra”, arriver, a une
connotation de " Mikré’, un événement qui arrive
par hasard. Cela indique que le Machiah viendra
d’une maniere imprévue. Les gens seront assis et
feront leur travail ou étudieront la Torah. La vie se
poursuivra comme d’habitude, et il arrivera
soudainement. Le Rav de Satmar (le Divré Yoel)
écrit : Jai entendu au nom de Rav Elazar de
Raisha, qui a entendu du Divré Haim, qui lui I’a
entendu directement du Rabbi de Rophitz, que
nous n’aurons pas besoin de passer par toutes les
souffrances et les épreuves que nos Sages ont
prédits au sujet des jours précédant larrivée du
Machiah parce que les Tsadikim des générations
passées ont déja rectifié cela. Au lieu de cela, le
tailleur sera assis dans sa boutique et coudra, et
I’aubergiste sera assis dans son auberge, et
soudain, 1’annonce sera faite que le Machiah est
arrive!
"33 77 BT PR T2 T TN PP A0R AP
(n.vm) AR
Yéhouda, crest toi que tes fréres reconnaitront ; ta
main sera sur la nuque de tes ennemis ; les fils de
ton pére se prosterneront devant toi” (49,8)
Le Déguel Mahané Efraim explique ce verset en
rapportant une explication d'une Guémara qu’il a
entendue directement du Baal Chem Tov.




La Guémara (Méguila 13a) déclare: Toute
personne qui nie I’avoda zara est appelée un
'Yéhoudi.”Le Baal Chem explique que ’avoda
zara a laquelle la Guémara fait référence est la
Mida d’orgueil. Ainsi, celui qui rejette 1’orgueil et
adopte I’humilit¢ est appelé un véritable
»Y ehoudi”. Le Déguel Ma‘hané Efraim ajoute: Et
je crois que la tristesse est aussi une avoda zara
parce qu’elle est la pire de toutes les Midot. On sait
que méme si une personne posséde de la Torah et
de bonnes actions, si elle n’a pas de yirat
chamayim (crainte du Ciel), tout cela n’a aucune
valeur. Le ~youd~ est la plus petite lettre. Malgré
tout, elle fait partie de chaque lettre de la Torah.
Vous pouvez commencer a écrire n’importe quelle
lettre en faisant un yud, puis en la reprenant et en
complétant la lettre. Cela indique que, tout comme
la plus petite lettre est le début de toutes les autres
lettres de la Torah, celui qui rejette la avoda zara
de l'orgueil et de la tristesse est appelé un 'youd-
(un Yid, c’est-a-dire un juif), et a partir de ce début,
il peut mériter d’obtenir toute la Torah.

o > 2297 109Y L 7RY ° YIRT DX 0 °D AMID KM
(w.vn) T9Y
« 1l vit un lieu de repos, qu’il était bon, et la terre,
quelle était agréable, et il courba son épaule pour
porter des fardeaux »( 49,15)
Le verset semble dire quil avait une vie agréable
et bonne, mais il dit ensuite qu’il a plié¢ son épaule
pour travailler dur. Si la vie est si agréable,
pourquoi voudrait-on travailler dur? Le Rav
Bounim de Peshischa répond que le mot ~sove/”
(supporter) indique la Savianout (patience ou
tolérance). Ainsi, le verset nous enseigne que le
meilleur moyen d’avoir une vie agréable est de
faire preuve de patience et de tolérance. Si
quelqu’un est impatient ou intolérant, il ne pourra
pas vivre en paix. Méme si tout est bon pour lui, il
ne pourra pas en profiter. Mais si quelqu’un est
patient et tolérant, il se sentira toujours en paix et
pourra vraiment profiter de la vie. Ainsi, le verset
dit que celui qui a de la savianout trouvera que la
vie est bonne et agréable.

(2 .vM) PRY MY XD
« Acher, son pain est bien gras » (49,20)
Nos Sages enseignent que Acher fils de Yaakov se
tient aux portes de 1’enfer et ne laisse pas y entrer
quiconque s’est consacré a 1’étude de la michna.
C’est pourquoi, le verset dit que le pain de Acher
est « gras » (chémeéna, ninw), terme qui est compose
des méme lettres que « Michna » (mwn). En effet,
Acher protége ceux qui se sont consacrés a la
michna. De plus, le verset parle du pain de Acher
qui est gras, allusion a la recommandation du
Maguid (ange) qui a enjoint a Rabbi Yossef Caro

d’étudier un chapitre de Michna avant de prendre
son repas et de manger son pain.
Rabbi Itshak Faladji « Yafé Lélev »

(20.0m) MW °%Y 7YY NN 1Y %Y DB 12 DY NI 13
« C’est un rameau fertile que Joseph, un rameau
fertile au bord d'une fontaine; il dépasse les autres
rameaux le long de la muraille » ( 49,22)
Le Hida (Nahal Kédounim) explique que la
Tsédaka est évoquée dans ce verset. Les lettres qui
suivent celles du mot « Ayin » (ceil - pv) forment le
mot « kessef'» (argent - fod). Cela nous enseigne
que ’on peut utiliser 1’argent de la Tsédaka pour
se protéger d’un ayin ara. A I’inverse, si I’on ne
donne pas a la Tsédaka, alors le ayin ara aura du
pouvoir sur nous. De plus, les lettres qui suivent
celles de kessef (q05) forment ~atsel” (paresseux -
%xy). Cela nous enseigne que si I’on ne donne pas
la Tsédaka tout de suite mais qu’on la garde pour
plus tard, on est considéré comme paresseux pour
ne pas avoir fait ce qu’il faut pour se protéger du
mal.

Halakha : Les lois du lachon Hara

Sensibiliser les enfants a I’interdiction du lachon
Hara

Il est fondamental d’habituer les enfants, dés le
plus jeune age, a éviter les sujets interdits dans
leurs conversations puisque 1’accoutumance est
une des raisons principales de la négligence dans
ce domaine. Ce n’est qu’en leur apprenant le plus
tot possible a surveiller leur langue qu’ils

\

parviendront a I’4ge adulte a se garder de la
médisance. Abrégé du Hafets Haim

Dicton : L’intellect est le gouvernail dunavire des
émotions. Admour Hazaquen

Chabbat Chalom

,APID 12 HRIW Py YR 12,5800 12 717 701 < ebw AxIDT® MY xyw
0723 12 AT PI0D LR RYM2 YA N2 NOKR 70T ,0TXIA 12 W NI
0PN LRTR 12 72X, 033 13 00 TRM LIP3 12 PR DATAR ,INNRP
W 13 50T WraR 0 12 bW 7370 12 AT YRDT,MIN ©VA Na mww
,0%11 12 T ,RTIY N2 070 ,ApWNR M 12 AR ,mYw 12 0°01 PROMR ,IRY
R APTA :0 mBW ATIR 10 12 YRUDY ,TNDY 12 pRe PRI ,Anns na by
N2 TITIR 70T 77w : JINT AT /AIXDI0 77TI0 12 AR AT 12°K) 12 2510 N2
DD N2 77X *RIPP ,INOX 13 TR 7R 19°K ,INOK 12 AW PR 11,7177 o7
nOY AW N2 13%1 PR UMYX ,ApaT NA ARY,712Y °BI0 NA ARY Ay ,mab
na %Y a7 %y 12 717 MR 952 139 AnYRR AP N2 0, At 12 YR
7291 M129% Rp YW ¥I7 7572 ANRW 13 2371 TNI1PI INOR N2 7Ny 71T Yy
LI73 ,PIN 12 AR DRI NPYH ONRD D1 12 9070 TPRY TIR0Y RV N2
72 707, 7R 12 MP X°3 NP3 N2 Ao AN 13 Anw 5y 25Ya na amvon
12 717,773 72 ©I2IT 0 ©°0°1,07 12 IPYR .07 I 12 AWH 0N L7
72 DAI3R ,73319 TPVOR N2 YIT NIDR ITIVOM VR 12 170 O 0N
N2 707X 911 Y1 ,7TIVON ANLTID 12 TY0 FITIR,APITI UTNR 1370, MYYR

F o ~_ omiaov amm ,‘mii I: Dm:‘.gz_,iaﬁr 23
3 Yossef Germon Kollel Aix les bains £
germon73@ hotmail fr
Reltrowver le Jeuillel sur le sile du Kollel
( www.Kollel-aixlesbains.fr ),

© raph kil o) 83 35 67 By




