
תשפ"ו   טבת   יד                                                                                                                 בס"ד                  

 

Vayehi (397)

ם  צְרָיִׂ י בְמִׂ קְבְרֵנִׂ י חֶסֶד וֶאֱמֶת אַל נָא תִׂ מָדִׂ יתָ עִׂ  ( מז. כט)   וְעָשִׂ
« Et agis avec moi avec bonté et vérité. Ne 
m'enterre pas en Egypte » (47,29) 
Selon Rachi: La bonté que l’on témoigne aux 
morts est une "bonté de vérité" , car on n’en attend 
rien en retour (Midrach Béréchit Rabba 96,5). 
Le Hidouché haRim (cité dans Likouté Yéhouda) 
explique que la bonté  que l’on fait pour un défunt 
est d’organiser sa lévaya, son enterrement. Il s’agit 
d’un grand acte de bonté, car les funérailles sont la 
dernière occasion pour une personne d’accomplir 
des Mitsvot. Le verset (Téhilim 88,6) dit que l’on 
devient libre lorsqu’on meurt. Nos Sages (Chabbat 
30a) expliquent qu’une personne décédée est 
libérée des Mitsvot, car elle ne peut plus les 
accomplir. La Torah leur a donc fourni une 
occasion supplémentaire de réaliser une dernière 
Mitsva en leur accordant celle de la lévaya, où les 
gens peuvent escorter le mort, et par conséquent, 
obtenir une Mitsva. Ainsi, celui qui est décédé  
obtient la Mitsva d’offrir au Tsibour la possibilité 
de faire une Mitsva . Par conséquent, offrir des 
funérailles à une personne décédée est une grande 
bonté. 

 
קֶן  זֹּ שְרָאֵל כָבְדוּ מִׂ  )מח.י(  וְעֵינֵי יִׂ

« Les yeux d’Israël étaient devenus lourds de 
vieillesse » ( 48,10) 
 Ce fait, que les yeux de Yaakov étaient devenus 
lourds et que dans sa vieillesse il ne pouvait plus 
voir, est-il cité comme un avantage ou un 
inconvénient ? Le Ritba, dans ses commentaires 
sur le traité Yoma (28a), explique: Ce n’est 
certainement pas à cause de sa vieillesse que ses 
yeux étaient devenus lourds et ne pouvaient plus 
voir, car il est écrit : « Ceux qui espèrent en 
Hachem trouveront des forces nouvelles ». 
Mais au contraire, c’est à cause de sa grande 
habitude de l’étude, qui épuise la force de 
l’homme, que ses yeux étaient devenus lourds et 
ne pouvaient plus voir. Le verset le dit en son 
honneur et non comme un défaut. 

 
י   י בְחַרְבִׂ רִׂ יַד הָאֱמֹּ י מִׂ י לְךָ שְכֶם אַחַד עַל אַחֶיךָ אֲשֶר לָקַחְתִׂ י נָתַתִׂ וַאֲנִׂ

י   )מח. כב(   וּבְקַשְתִׂ
« Yaakov dit à Yossef qu'il a conquis le pays des 
Emorites avec mon épée et mon arc » ( 48,22). 
Le Targoum Onkelos traduit le mot harbi, mon 
épée), par prière, et kachti mon arc par prière 
personnelle. Le Messéh Hokhma enseigne que ce 
Targoum Onkelos met en lumière la différence 
entre la prière établie, c’est-à-dire les prière fixée 

par nos Sages, et nos prières personnelles. La 
comparaison des prières fixées par nos Sages à une 
épée nous enseigne à quel point ces prières sont 
puissantes. Même une personne faible ou peu 
qualifiée peut blesser gravement quelqu'un avec 
une épée. De même, les prières établies pour nous 
par nos Sages sont intrinsèquement puissantes. 
Même une personne qui n'a pas de compréhension 
ou de niveaux profonds de kavana (intention) peut 
accomplir beaucoup en récitant ces prières 
établies. Rav Shimchon Pinkous enseigne que non 
seulement nous puisons dans la grandeur des 
Sages de la grande Assemblée chaque fois que 
nous récitons ces prières, mais que nous puisons 
également dans les pouvoirs spirituels d'Avraham, 
d’Itshak et de Yaakov lorsque nous faisons la 
prière de Chaharit, de Minha et de arvit, 
respectivement. 
 
קְרָא   יִׂ לָכֶם אֵת אֲשֶר  ידָה  וְאַגִׂ אמֶר הֵאָסְפוּ  וַיֹּ בָנָיו  ב אֶל  יַעֲקֹּ קְרָא  וַיִׂ

ים  ית הַיָמִׂ  )מט.א(   אֶתְכֶם בְאַחֲרִׂ
« Yaakov appela ses fils et dit : Rassemblez-vous 
et je vous dirai ce qui vous arrivera à la fin des 
temps  (49,1) 
Le séfer Yalkout Moché, cite le Baal Chem Tov, 
qui dit que le mot "yikra", arriver, a une 
connotation de "Mikré", un événement qui arrive 
par hasard. Cela indique que le Machiah viendra 
d'une manière imprévue. Les gens seront assis et 
feront leur travail ou étudieront la Torah. La vie se 
poursuivra comme d’habitude, et il arrivera 
soudainement. Le Rav de Satmar (le Divré Yoel) 
écrit : J'ai entendu au nom de Rav Elazar de 
Raisha, qui a entendu du Divré Haïm, qui lui l’a 
entendu directement du Rabbi de Rophitz, que 
nous n’aurons pas besoin de passer par toutes les 
souffrances et les épreuves que nos Sages ont 
prédits au sujet des jours précédant l'arrivée du 
Machiah parce que les Tsadikim des générations 
passées ont déjà rectifié cela. Au lieu de cela, le 
tailleur sera assis dans sa boutique et coudra, et 
l’aubergiste sera assis dans son auberge, et 
soudain, l’annonce sera faite que le Machiah est 
arrivé! 
שְתַחֲווּ לְךָ בְנֵי   יְבֶיךָ יִׂ רֶף אֹּ דוּךָ אַחֶיךָ יָדְךָ בְעֹּ יְהוּדָה אַתָה יוֹּ

יךָ   ( מט.ח )  אָבִׂ
Yéhouda, c'est toi que tes frères reconnaîtront ; ta 
main sera sur la nuque de tes ennemis ; les fils de 
ton père se prosterneront devant toi" (49,8) 
Le Déguel Mahané Efraim explique ce verset en 
rapportant une explication d'une Guémara qu’il a 
entendue directement du Baal Chem Tov. 



La Guémara (Méguila 13a) déclare: Toute 
personne qui nie l’avoda zara est appelée un 
'Yéhoudi'."Le Baal Chem explique que l’avoda 
zara à laquelle la Guémara fait référence est la 
Mida d’orgueil. Ainsi, celui qui rejette l’orgueil et 
adopte l’humilité est appelé un véritable 
"Yéhoudi". Le Déguel Ma'hané Efraim ajoute: Et 
je crois que la tristesse est aussi une avoda zara 
parce qu’elle est la pire de toutes les Midot. On sait 
que même si une personne possède de la Torah et 
de bonnes actions, si elle n’a pas de yirat 
chamayim (crainte du Ciel), tout cela n’a aucune 
valeur. Le "youd" est la plus petite lettre. Malgré 
tout, elle fait partie de chaque lettre de la Torah. 
Vous pouvez commencer à écrire n’importe quelle 
lettre en faisant un yud, puis en la reprenant et en 
complétant la lettre. Cela indique que, tout comme 
la plus petite lettre est le début de toutes les autres 
lettres de la Torah, celui qui rejette la avoda zara 
de l'orgueil et de la tristesse est appelé un 'youd' 
(un Yid, c'est-à-dire un juif), et à partir de ce début, 
il peut mériter d’obtenir toute la Torah. 
 
י לְמַס   ל וַיְהִׂ סְבֹּ כְמוֹּ לִׂ י נָעֵמָה וַיֵט שִׂ ב וְאֶת הָאָרֶץ כִׂ י טוֹּ וַיַרְא מְנחָֻה כִׂ

בֵד   ( מט.טו )    עֹּ
« Il vit un lieu de repos, qu'il était bon, et la terre, 
qu'elle était agréable, et il courba son épaule pour 
porter des fardeaux »( 49,15) 
Le verset semble dire qu'il avait une vie agréable 
et bonne, mais il dit ensuite qu'il a plié son épaule 
pour travailler dur. Si la vie est si agréable, 
pourquoi voudrait-on travailler dur? Le Rav 
Bounim de Peshischa répond que le mot "sovel" 
(supporter) indique la Savlanout (patience ou 
tolérance). Ainsi, le verset nous enseigne que le 
meilleur moyen d’avoir une vie agréable est de 
faire preuve de patience et de tolérance. Si 
quelqu’un est impatient ou intolérant, il ne pourra 
pas vivre en paix. Même si tout est bon pour lui, il 
ne pourra pas en profiter. Mais si quelqu’un est 
patient et tolérant, il se sentira toujours en paix et 
pourra vraiment profiter de la vie. Ainsi, le verset 
dit que celui qui a de la savlanout trouvera que la 
vie est bonne et agréable. 
 

 )מט. כ(   לַחְמוֹּ   שְמֵנָה   מֵאָשֵר 
« Acher, son pain est bien gras » (49,20) 
Nos Sages enseignent que Acher fils de Yaakov se 
tient aux portes de l’enfer et ne laisse pas y entrer 
quiconque s’est consacré à l’étude de la michna. 
C’est pourquoi, le verset dit que le pain de Acher 
est « gras » (chéména, שמנה), terme qui est composé 
des même lettres que « Michna » (משנה). En effet, 
Acher protège ceux qui se sont consacrés à la 
michna. De plus, le verset parle du pain de Acher 
qui est gras, allusion à la recommandation du 
Maguid (ange) qui a enjoint à Rabbi Yossef Caro 

d’étudier un chapitre de Michna avant de prendre 
son repas et de manger son pain. 

Rabbi Itshak Faladji « Yafé Lélev » 
 

ת צָעֲדָה עֲלֵי שוּר  ן בָנוֹּ רָת עֲלֵי עָיִׂ סֵף בֵן פֹּ רָת יוֹּ  )מט.כב(  בֵן פֹּ
« C’est un rameau fertile que Joseph, un rameau 
fertile au bord d'une fontaine; il dépasse les autres 
rameaux le long de la muraille » ( 49,22) 
Le Hida (Nahal Kédounim) explique que la 
Tsédaka est évoquée dans ce verset. Les lettres qui 
suivent celles du mot « Ayin » (œil - עין) forment le 
mot « kessef » (argent - כסף). Cela nous enseigne 
que l’on peut utiliser l’argent de la Tsédaka pour 
se protéger d’un ayin ara. A l’inverse, si l’on ne 
donne pas à la Tsédaka, alors le ayin ara aura du 
pouvoir sur nous. De plus, les lettres qui suivent 
celles de kessef (כסף) forment "atsel" (paresseux - 
 Cela nous enseigne que si l’on ne donne pas .(עצל
la Tsédaka tout de suite mais qu’on la garde pour 
plus tard, on est considéré comme paresseux pour 
ne pas avoir fait ce qu’il faut pour se protéger du 
mal. 
 
Halakha : Les lois du lachon Hara 
Sensibiliser les enfants à l’interdiction du lachon 
Hara 
Il est fondamental d’habituer les enfants, dès le 
plus jeune âge, à éviter les sujets interdits dans 
leurs conversations puisque l’accoutumance est 
une des raisons principales de la négligence dans 
ce domaine. Ce n’est qu’en leur apprenant le plus 
tôt possible à surveiller leur langue qu’ils 
parviendront  à l’âge adulte à se garder de la 
médisance.                                Abrégé du Hafets Haim   
  
Dicton :  L’intellect est le gouvernail du navire des 
émotions.                                           Admour Hazaquen 
 

Chabbat Chalom 
: יוסף דוד בן ליאל, ברוך יואל שמעון ישראל בן פנינה,  יוצא לאור לרפואה שלימה

גלדיס  קטי  בחלא  רחל  בת  אסתר  הדסה,   מרצדס  בן   ישי  ראובן בן  יהודה  פטריק   ,
בן איזא,  ויקטוריה    ראובן בן רבקה, מאיר חיים בן גבי זווירה,    רפאלקאמונה, אברהם  

שושנה בת ג'ויס חנה, רפאל יהודה בן מלכה, שלמה בן מרים, אבישי יוסף בן שרה  
בן חנה אנושקה, מרים בת עזיזא, דוד בן מרים,    אלחנן לאה, אוריאל נסים בן שלוה,  

  חיה   גיולה:  בית   שלום יעל בת כמונה, ישראל יצחק בן ציפורה, עמנואל בן סוזן אזיזה.  
זסוזן אנדרה בת   שרה:  זיווג הגון   '.סולאנג  סנדרה  בן יצחק  יהודה ואילן  לבנה  סופי בת

 סופי  בת  אורהמאיר משה בן אסתר, אילן אלי אהרן בן אסתר, קלואי    יונידומיניק רינה,  
  יוסף,לאה בת רבקה, אלודי רחל מלכה בת חשמה,  לבנה  סופי   בת  לאה  לולה,  לבנה

דוד בן יעל דינה, ליטל בת   נאור :בכל   רבה   הצלחה .  רבקה בת  מרים, רבקה בן גבריאל
לבנה מלכה לשל קיימא    זרע  ברכה  שמחה  בן  מרדכי  וליונתן  אסתר  בת  לחנהיעל דינה,  

,  ג'ינט  חנינה  בן   ראובן :  לעילוי נשמת בת עזיזא וליאור עמיחי מרדכי בן ג'ייזל לאוני. 
ג'ולי יעל, שלמה בן מחה, מסעודה בת בל יונה בן לאה,יוסף בן    גיא ,  חמסעודה בת 

  בן 'ולי, דוד  ג  בן  הוברט  חי  ניסיםמייכה. מוריס משה בן מרי מרים. אליהו בן מרים,  
מסעודה.  מרים אטו  בן  סעידו  פליקס  בן  כוכבה  אסטרייה  בת  רחל  אפרת,  אברהם   ,

קרול מזל אדסה בת     , אנדרה סעיד בן פורטונה מסעודה,מרזוקה  אנרייט   מלכהאליעזר,  
 גבי זרגונה, אברהם בן אסתר, יהודה יוסף בן רחל.

 
 
 
 
 


