
 ו " פ תש   טבת   א כ                                                                                                                             בס"ד          

 

Chemot (398)

ל  אֵּ קֻצוּ מִפְנֵּי בְנֵּי יִשְרָּ ן יִפְרֹץ וַיָּ ה וְכֵּ ן יִרְבֶׁ ר יְעַנּוּ אֹתוֹ כֵּ  ( .יב)א וְכַאֲשֶׁ
« Et plus ils les persécutaient, plus ils se 
multipliaient et plus ils se renforçaient » (1,12) 
Rachi commente: Plus les égyptiens mettaient  
tout leur cœur à  opprimer les Bné Israël, plus 
Hachem mettait le Sien à les  faire se multiplier et 
à les renforcer. Le Chem miChmouël  rapporte un 
enseignement à propos de ce verset concernant la 
force d’une bonne résolution: Les égyptiens 
eurent, en effet, à peine résolu d’opprimer les Bné 
Israël que cela leur fut compté comme s’ils 
l’avaient déjà accompli, car chez les idolâtres, 
Hachem associe la mauvaise pensée à l’acte, et la 
considère comme un acte avant même sa mise à 
exécution comme l'enseigne la Guémara 
Yérouchalmi (Péa 1,1). C’est pourquoi, dès le 
début de leur conspiration, Hachem modifia les 
lois de la nature et conféra aux Bné Israël un 
nouveau corps afin qu’ils puissent donner 
naissance à des sextuplés, ce qui ne s’était jamais 
produit jusqu'alors. C’est ce qui est écrit : « Plus ils 
les persécutaient et plus ils se multipliaient et plus 
ils se renforçaient » A partir de là, conclut le Chem 
miChmouël, chacun fera, en ce qui le concerne, un 
raisonnement a fortiori: Si pour une mauvaise 
pensée comme celle des Egyptiens, Hachem 
modifia la physiologie des juifs, à plus forte raison 
un juif deviendra un autre homme tant 
physiquement que spirituellement dès qu’il 
prendra une bonne résolution et qu’il décidera, ne 
fût-ce qu'en pensée, de s’adonner à l’étude de la 
Torah et de servir Hachem. 
 
ל   ה תַשְלִיכֻהוּ וְכָּ ן הַיִלּוֹד הַיְאֹרָּ ל הַבֵּ אמֹר כָּ ל עַמּוֹ לֵּ וַיְצַו פַרְעֹה לְכָּ

 )א.כב(   הַבַת תְחַיוּן 
« Pharaon ordonna à tout son peuple, en disant: 
Tout fils qui naîtra, jetez-le dans le fleuve! Et toute 
fille, laissez-la vivre! » (1,22) 
Rav Yonathan Eibshitz (Ahavat Yonathan  
paracha Vaéra) demande pourquoi Pharaon a 
ordonné spécifiquement de noyer les bébés mâles 
dans la mer. Pourquoi n’a-t-il pas simplement dit 
de les tuer à la naissance? Il répond en citant la 
Guémara (Sanhédrin 67b) qui dit que Zeiri est allé 
un jour en Egypte et a acheté un âne. Cependant, 
au lieu d’un âne, on lui a donné une planche de bois 
qui avait été faite pour ressembler à un âne par 
magie et illusion. Le soir, lorsqu’il a essayé de 
laver l’âne dans l’eau, il s’est transformé en 
morceau de bois car l’eau annule les effets de la 
magie. C’est dans cet esprit que Rav Eibshitz 
explique que Pharaon craignait que les juifs ne 

trompent ses officiers par la magie. Il pensait 
qu’ils pourraient prendre un objet et créer une 
illusion pour le faire ressembler à un bébé, tout en 
cachant le bébé réel. C’est pourquoi il a ordonné 
que les bébés soient jetés dans l’eau, où la magie 
n’a aucun effet, afin de s’assurer qu’il s’agissait 
bien de vrais bébés. 
 

ה  ד וְהִנֵּּה נַעַר בֹכֶׁ לֶׁ ת הַיֶׁ הוּ אֶׁ  )ב.ו(   וַתִפְתַח וַתִרְאֵּ
Elle l’ouvrit, et vit l’enfant, c’était un petit garçon 
qui pleurait (2. 6) 
Nous commençons cette semaine le 
deuxième Houmach Chémot, qui commence le 
récit de l’asservissement des Bné Israël en Egypte. 
Un des décrets de Pharaon fut de jeter dans le Nil 
tous les bébés garçons, afin d’empêcher la survie 
du sauveur des Bné Israël. Pour sauver le nouveau-
né Moché, sa sœur et sa mère le placèrent dans  un 
berceau de jonc en espérant qu’il soit sauvé 
miraculeusement. La fille de Pharaon, entendant 
les pleurs d’un bébé, le sauva et le fit grandir dans 
le palais de son père. Le verset précise que 
lorsqu’elle fut prise de pitié au moment où elle 
entendit les pleurs du bébé. C’est alors qu’elle 
décida de l’adopter et de lui fournir tout ce dont il 
nécessitait. Nous apprenons d’ici l’importance de 
la prière « à chaudes larmes » : si la fille de 
Pharaon s’est émue et adopta un inconnu 
uniquement car il pleurait, combien Hakadoch 
Baroukh Hou répondra aux prières de ses enfants, 
lorsqu’elles sont accompagnées de supplications 
et de sincères larmes! C’est exactement ce que les 
sages nous enseignent : Depuis la destruction du 
Temple, bien que les portes de la prières soient 
fermées, les portes des pleurs, elles, sont bien 
restées ouvertes. 
 

אֱל  ל הָּ ם אֶׁ תָּ קוּ וַתַעַל שַוְעָּ ה וק וַיִזְעָּ עֲבֹדָּ  )ב. כג(   ים מִן הָּ
« Les Bné Israël gémissaient et leurs plaintes 
montèrent » (2. 23) 
Les Bné Israël furent asservis durement et de 
même qu’ils n’écoutèrent pas Moché, puisqu'ils 
étaient épuisés et cruellement assujettis, ainsi ils 
ne crièrent pas vers Hachem, car un individu qui 
travaille d'arrache-pied n'a pas le temps de crier. 
Pharaon connaissait très bien cette réalité. C’est la 
raison pour laquelle lorsque Moché et Aharon lui 
demandèrent de libérer le peuple d’Israël, il dit : 
« Ils sont désœuvrés, voilà pourquoi ils profèrent 
ces clameurs: allons sacrifier à notre D.! » 
(Chémot 5,8). Il comprit que si les Bné Israël 
criaient, c’est parce qu’ils avaient du temps pour 



cela. Il veilla donc à leur ajouter du travail, 
ramasser de la paille pour les briques elles-mêmes. 
Une question se pose: Si les Bné Israël n’avaient 
pas le temp: de crier vers Hachem, comment la 
Torah écrit-elle qu’ils poussèrent des plaintes qui 
montèrent vers Lui? Le Sfat Émet dit : les Léviim 
n'étaient pas asservis en Égypte et c'est eux qui 
crièrent pour le peuple d’Israël. Hachem dit à la 
tribu de Lévi: vous avez crié quand le peuple 
souffrait, Je vais vous récompenser. Ils méritèrent 
effectivement de chanter au Temple. 
 

קַד ה  ם וַיִשְמְעוּ כִי פָּ עָּ ן הָּ נְיָּם    ' וַיַאֲמֵּ ת עָּ אָה אֶׁ ל וְכִי רָּ אֵּ ת בְנֵּי יִשְרָּ  אֶׁ
« Et le peuple eut foi ; ils entendirent que Hachem 
s'était souvenu des Bné Israël et qu'Il avait vu leur 
affliction » (4,31) 
Le Rabbi de Modzhitz (séfer Divré Israël) note que 
les versets semblent être dans le désordre. 
Apparemment, il devrait d’abord être dit qu’ils ont 
entendu que Hachem s’est souvenu d’eux et a dit 
qu’Il les délivrerait, puis il devrait être dit qu’ils y 
ont foi en cela. Pourquoi est-il d’abord dit qu’ils 
ont cru avant de dire ce en quoi ils croyaient? Il 
répond que la Torah nous enseigne que la 
révélation qu’ils seraient délivrés était par le 
mérite de la Emouna que le peuple avait 
auparavant. Parce qu’ils ont eu foi, ils ont attendu 
Hachem et n’ont pas cherché à prendre les choses 
en main. La foi est venue en premier et grâce au 
mérité de cette Emouna, Hachem les a informés 
qu’Il les sauverait, délivrerait. Il ajoute que la 
même chose s’applique aux moyens de 
subsistance de chaque juif. Il faut d’abord croire 
que Hachem pourvoira, puis Il nous enverra la 
parnassa. 
C’est ce qu’indique le verset, où il est dit que 
Hachem voit l’affliction (on'yam - נְיָּם  qui peut - עָּ
être compris comme une référence à la pauvreté). 
Lorsque nous croyons en Hachem, Il verra notre 
pauvreté et pourvoira à nos besoins. 
 

ה לְפַרְעֹה  עֱשֶׁ ר אֶׁ ה אֲשֶׁ ה תִרְאֶׁ  )ו.א( עַתָּ
« Maintenant tu verras ce que Je ferai à Pharaon »  
Comment comprendre le terme  « Maintenant » ? 
Que s’est-il passé de différent pour que la 
Délivrance puisse être déclenchée? Certes le 
peuple d’Israël souffrait terriblement en Egypte. 
Mais il pouvait toujours exister dans le Ciel, des 
accusateurs qui empêcheraient la délivrance. 
Seulement, lorsque Moché s’est rendu chez 
Pharaon pour lui ordonner, au Nom d’Hachem, de 
libérer le peuple, Pharaon a répondu : « Qui est 
Hachem pour que j’écoute Sa Voix ? » Ainsi, 
désormais, l’exil constituait une profanation du 
Nom d’Hachem. Et en tant que tel, plus aucun ange 
ne pouvait émettre des accusations pour empêcher 
la délivrance, l’Honneur d'Hachem étant entaché. 
C’est ce que dit le verset : « Maintenant », à présent 

que l’exil devient aussi une atteinte à l’Honneur 
d’Hachem, suite aux propos de Pharaon, « tu 
verras ce que je ferai à Pharaon ». Et il ne pourra 
plus y avoir d’empêchements.   
                                                            Chem Michmouel 
 
Que sont devenus les 600 000 bébés qui ont été jetés 
dans le fleuve? 
Hachem ne les a pas abandonnés non plus, et à 
l'instant même où ils étaient précipités dans le Nil, 
D. a envoyé des anges les protéger. 
Les anges les ont repêchés et les ont conduits très 
loin, sur un rocher dans le désert. Ces enfants ont 
aussi été nourris de lait et de miel et ont grandi 
jusqu'à leur maturité.  
                           Midrach Chir haChirim rabba (2,23) 
 
Un des noms de Moché est Avigdor, donné par son 
grand-père Kéhat, car Moché est comparable à une 
clôture ; il a empêché les autres enfants d'être jetés 
à l’eau car le décret de Pharaon a été levé dès que 
Moché a été déposé dans le fleuve 
 
Halakha : Lois du lachon Hara : Eloge nuisible 
Il est interdit de vanter l’hospitalité ou la 
générosité d’une personne puisque des individus 
peu scrupuleux peuvent abuser de sa gentillesse et 
lui porter préjudice. Cet interdit concerne tout 
éloge qui risque de causer du tort à la personne qui 
est mise en valeur.                       Hafets Haim  abrégé 
 
Dicton : La Emouna est la racine de tout le service 
Divin.                                                 Admour  Hazaquen 
 

Chabbat Chalom 
: יוסף דוד בן ליאל, ברוך יואל שמעון ישראל בן  יוצא לאור לרפואה שלימה 

, פטריק יהודה  קטי  בחלא  רחל  בת  אסתר  הדסה,   מרצדס   בן  ישי  ראובןפנינה,  
  ראובן בן רבקה, מאיר חיים בן גבי זווירה,    רפאלבן גלדיס קאמונה, אברהם  

בן איזא,  ויקטוריה שושנה בת ג'ויס חנה, רפאל יהודה בן מלכה, שלמה בן  
שלוה,   בן  נסים  אוריאל  לאה,  שרה  בן  יוסף  אבישי  חנה    אלחנןמרים,  בן 

בן   יצחק  ישראל  כמונה,  בת  יעל  מרים,  בן  דוד  עזיזא,  בת  מרים  אנושקה, 
  ואילן   לבנה   סופי  בת  חיה  גיולה:  בית  שלוםציפורה, עמנואל בן סוזן אזיזה.  

הגון  '.סולאנג  סנדרה בן  יצחק  יהודה דומיניק    שרה:  זיווג  בת  אנדרה  זסוזן 
  סופי  בת  אורהמאיר משה בן אסתר, אילן אלי אהרן בן אסתר, קלואי    יונירינה,  
,לאה בת רבקה, אלודי רחל מלכה בת חשמה,  לבנה  סופי בת  לאה  לולה,  לבנה
דוד בן יעל דינה, ליטל בת    נאור :בכל  רבה   הצלחה .  רבקה  בן  גבריאל  יוסף

דינה,   קיימא    זרע  ברכה  שמחה   בן   מרדכי  וליונתן   אסתר   בת   לחנהיעל  של 
: לעילוי נשמת לבנה מלכה בת עזיזא וליאור עמיחי מרדכי בן ג'ייזל לאוני.  ל

,  ג'ינט מסעודה בת ג'ולי יעל, שלמה  חנינה  בן  ראובןקלוד שלמה בן ז'רמן רבקה,  
יונה בן לאה,יוסף בן מייכה. מוריס משה בן    גיא,  חבן מחה, מסעודה בת בל 

דוד  ג  בן  הוברט  חי  ניסיםמרי מרים. אליהו בן מרים,   , פליקס  מרים   בן'ולי, 
, אברהם בן אליעזר,  כוכבה  אסטרייה  בת   רחל  אפרתסעידו בן אטו מסעודה.  

קרול מזל אדסה בת     , אנדרה סעיד בן פורטונה מסעודה,מרזוקה  אנרייט  מלכה
 גבי זרגונה, אברהם בן אסתר, יהודה יוסף בן רחל. 

 
 
 
 
 
 
 


