
תשפ"ו   טבת   כח                                                                                                                בס"ד                  

 

Vaera (399)

חֱזַק לֵב פַרְעֹה   ( . יג ז)   וַיֶּ
Pharaon endurcit son cœur (7.13) 
La Paracha Vaéra nous confronte à une question 
centrale: pourquoi Pharaon refuse-t-il 
obstinément de libérer le peuple d’Israël malgré 
les plaies ? La Torah nous dit à plusieurs reprises 
que le cœur de Pharaon s’endurcit. Mais au début, 
ce n’est pas Hachem qui endurcit son cœur  c’est 
Pharaon lui-même. Cela nous enseigne une idée 
fondamentale: lorsqu’un homme s’habitue à dire 
non  à la vérité, il finit par perdre sa capacité de 
changement. Chaque refus rend le suivant plus 
facile. 
 
La liberté ne se perd pas d’un seul coup, mais par 
une série de petits choix. À l’inverse, le peuple 
d’Israël apprend progressivement à devenir libre. 
Les plaies ne sont pas seulement des miracles 
spectaculaires; elles sont aussi un message 
éducatif. Hachem montre qu’Il contrôle chaque 
aspect du monde: l’eau, la terre, les animaux, la 
santé, la lumière. Face à une civilisation qui se 
croyait toute-puissante, l’Égypte découvre ses 
limites.  
 
Un autre enseignement fort de la paracha est le rôle 
de Moché Rabeinou, bien qu’il soit le libérateur, il 
reste humble. Il sait que la délivrance ne dépend 
pas de son talent, mais de la volonté divine. C’est 
pourquoi Moché ne frappe pas le Nil ni la terre: il 
reconnaît la dette de gratitude envers ce qui l’a 
protégé dans son enfance. 

 
ם  עָּ בֵד לֵב פַרְעֹה מֵאֵן לְשַלַח הָּ  ( ז.יד )   כָּ

« Le cœur de Paro est endurci, il refuse de 
renvoyer le peuple » (7,14) 
Le Alcheikh haKadoch (Torat Moché) explique 
ainsi cette dureté du cœur : Les Sages ont dit sur 
les Tsadikim que leur cœur est sous leur contrôle. 
Cela signifie que les Tsadikim dominent leur 
cœur, qui est à la source de tous les désirs et de 
toutes les pulsions. Mais les réchaïm sont soumis à 
leur cœur, ils sont sous la domination de leurs 
instincts et de leurs désirs à chaque instant. C’est 
ce que D. a dit à Moché: « Le cœur de Paro est 
endurci » vis-à-vis de lui-même, il est sous la 
domination de son cœur et il est livré à ses 
instincts, c’est pourquoi « Il refuse de renvoyer le 
peuple » 

 
 
 

וְעַל   בְךָ  מִשְכָּ וּבַחֲדַר  ךָ  בְבֵיתֶּ אוּ  וּבָּ לוּ  וְעָּ צְפַרְדְעִים  הַיְאֹר  רַץ  וְשָּ
ךָ  תֶּ יךָ ..... מִטָּ יךָ וּבְמִשְאֲרוֹתֶּ  )ז.כח(   וּבְתַנּוּרֶּ

Le fleuve pullulera de grenouilles, elles monteront 
et viendront dans ton palais, dans ta chambre à 
coucher ... dans tes fours et dans tes pétrins" (7,28) 
Le Midrach (Chémot rabba 10,3) affirme que 
pendant la plaie de grenouilles, si un mur était fait 
de pierres de marbre et que les grenouilles ne 
pouvaient pas passer à travers, les grenouilles 
disaient au marbre de se fendre pour qu’elles 
puissent aller faire la volonté d’Hachem. Le Beit 
Avraham de Slonim (Yalkout Sihot Kodech), cite 
son père le Divré Shmouel, comme ayant dit : Un 
juif doit dire à son cœur [de pierre] de s’ouvrir pour 
lui permettre d’accomplir la volonté d’Hachem. Si 
l’on ne fait pas cela, on est moins que les 
grenouilles qui ont dit cela aux [pierres en] marbre 
afin qu’elles puissent réaliser la volonté 
d’Hachem. 

 
ר יְה  ר וְהִתְיַצֵב לִפְנֵי פַרְעֹה   ' וַיֹאמֶּ ה הַשְכֵם בַבֹקֶּ ל מֹשֶּ  )ח.טז(   אֶּ

« Hachem dit à Moché : Demain, de bon matin, 
présente-toi devant Pharaon » (8,16) 
 Le Midrach (Chémot rabba 11,1) explique que 
Hachem dit à Moché : Va tout d’abord vers 
Pharaon [tôt le matin], avant qu'il ne sorte pour 
prier", car une fois que Pharaon aura prié pour être 
sauvé, la plaie ne pourra pas venir.  Rav Eliméléh 
Biderman commente que nous pouvons apprendre 
de là notre pouvoir de prière,  personne ne peut 
prétendre qu'il est  trop simple ou bien qu’il a 
commis trop de fautes pour que Hachem écoute 
ses prières.  En effet, Pharaon a réduit en esclavage 
des milliers de milliers de juifs, il tué des enfants 
juifs chaque jour pour se baigner dans leur sang, ... 
Or, bien qu’il soit un terrible racha, néanmoins 
Hachem aurait écouté ses prières et retenu les 
plaies de venir s'abattre sur les égyptiens. Nous 
pouvons donc être certains que nos prières sont 
acceptées par  Hachem. 

 
ה  אֹת הַזֶּ ר יִהְיֶּה הָּ חָּ ךָ לְמָּ  )ח.יט(   וְשַמְתִי פְדֻת בֵין עַמִי וּבֵין עַמֶּ

« Je ferai une distinction entre Mon peuple et ton 
peuple, c’est demain qu'aura lieu ce signe » (8,19) 
Le Imré Emet (cité dans le séfer Likouté Yéhouda) 
explique ce verset en citant le Magen Avraham 
(46:10) qui dit au nom des Mékoubalim que nous 
faisons les bénédictions de « Chélo assani goy » 
(qui ne m’a pas fait non juif) et « Chélo assani 
aved » (qui ne m’a pas fait esclave) chaque matin 
pour remercier Hachem de ne pas avoir permis à 
un âme d’un non juif ou d’un esclave d’entrer dans 



notre corps pendant que nous dormions. Il pose la 
question suivante : Comment une personne peut-
elle savoir que l’âme d’un non juif n’est pas entrée 
dans son corps? S’il est capable de bénir Hachem 
et de prononcer Son nom, c’est un signe clair que 
cela ne s’est pas produit. C’est pourquoi le verset 
dit : « Je ferai une distinction entre Mon peuple et 
ton peuple, c’est demain (matin) qu’aura lieu ce 
signe » chaque matin, lorsque l’on récite les Birkot 
Hacha'har, la séparation entre un juif et un non juif 
devient évidente. 

ל ה  עְתַר אֶּ ה מֵעִם פַרְעֹה וַיֶּ  )ח.כו( ' וַיֵצֵא מֹשֶּ
« Moché quitta la présence de Pharaon et implora 
Hachem » (8,26) 
Rabbi Simha Bounim de Pechischa (Kol Simha) se 
demande pourquoi Moché a assumé la 
responsabilité de mettre fin aux plaies par ses 
prières. Hachem ne l’avait envoyé que pour avertir 
Pharaon et administrer les Plaies. N’aurait-il pas 
fallu laisser à Hachem le soin de les arrêter de Sa 
propre volonté? Il répond que pendant les Plaies, 
les lois de la nature étaient en mouvement. 
Si Hachem avait retiré Lui-même les Plaies, la 
nature serait revenue à son état par défaut, sous son 
contrôle unique. En la soumettant au contraire aux 
prières de Moché, Hachem reprogrammait la 
nature pour qu'elle réponde aux prières des justes. 
Comme l’enseigne la Guémara (Moed Katan16a), 
même si Hachem émet un décret, un Tsadik par sa 
prière a le pouvoir d’empêcher ce décret. 
 
Les plaies 
 Chaque plaie a duré un mois, mais certains 
commentateurs pensent que la durée de la mise en 
garde était de sept jours et ensuite la plaie durant 
trois semaines, ou bien d’autres commentateurs 
pensent l’inverse: Trois semaines de mise en garde 
et une semaine de plaie. (Midrach Ché 
mot rabba 9,12). Toute les opinions s’accordent à 
dire que la période totale des plaies a été de douze 
mois, prenant fin le quatorze Nissan. 
L’esclavage a pris fin un an avant la sortie 
d’Egypte. Selon Avot de Rabbi Nathan, les plaies 
d’Egypte se poursuivirent durant douze mois, car 
les plaies ressemblaient au jugement des réchaïm 
dans le guéhinam, qui dure douze mois. Le Séfer 
Péninim Yékarim (Ekev 7,15) cite l’enseignement 
de nos Sages selon lequel à chaque fois qu’une 
plaie s’abattait sur les égyptiens, il y en avait un 
petit peu chez les juifs pendant un moment, pour 
qu’ils sachent ce que souffraient les égyptiens. Le 
Hida (Pné David) enseigne également en ce 
sens:Toutes les plaies ont également affecté les 
juifs pendant un court laps de temps, afin qu’ils 
puissent connaître la puissance des plaies qui 
étaient infligées aux égyptiens. Cela se voit dans le 
verset : « Mais tous les Bné Israël jouissaient de la 
lumière dans leurs demeures » (Bo 10,23), cela 

implique que les juifs ont ressenti la joie d’avoir de 
la lumière après avoir été exposés à l’obscurité 
pendant un petit moment. Ce phénomène de 
d'abord ressentir la plaie a également eu lieu pour 
les autres plaies. Selon le Saba de Kelm, en Egypte 
chaque plaie durait une semaine, et entre deux 
plaies, il y avait une pause de trois semaines. Que 
faisaient les juifs pendant ces trois semaines? Ils 
étudiaient la plaie qui venait de passer, afin de se 
rendre compte à quel point Hachem était précis 
avec chaque égyptien en fonction de ce qu’il avait 
pu faire durant l’esclavage des juifs. Il était alors 
clair dans la tête de chaque juif, que pour Hachem 
chaque acte même le plus petit anodin, positif ou 
négatif donne droit à une conséquence. Rien n’est 
caché, ni oublié d’Hachem. Le Maharal de Prague 
explique qu’à chaque plaie, Hachem a démontré 
un aspect différent de Son pouvoir, montrant que 
l’existence du monde repose uniquement entre Ses 
mains. Rien ne peut exister ou se produire sans un 
décret de Sa part. Chaque plaie témoigne 
qu’Hachem manipule les fondements de la 
création du monde, révélant à tous que c’est Lui, et 
Lui seul, qui apporte les plaies parce que Lui seul, 
en tant que Créateur du monde, a le pouvoir de le 
faire. Les plaies ne démontrent pas seulement la 
souveraineté d’Hachem sur l’Égypte, mais aussi sa 
domination sur le monde entier, car chacune des 
dix plaies correspond aux dix Paroles qui ont été 
utilisées pour créer le monde, établissant ainsi son 
contrôle total sur la création. C’est pourquoi nous 
lions la sortie d’Egypte avec le Chabbat en 
déclarant dans le Kidouch : En souvenir  de la 
sortie d’Egypte. 
Halakha : Les lois du lachon Hara : Ebruiter un secret 
Il est interdit de divulguer  des informations qu’une personne 
nous a confiées sans avoir reçu son autorisation préalable et 
explicite. Evidemment, si ses propos sont répréhensibles, les 
rapporter est  absolument défendu.     Abrégé « Hafets Haim » 
 
Dicton : Chaque Téfila est  une lettre envoyée au Ciel,  
aucune ne se perd.                                       Proverbe Hassidique 

Chabbat Chalom 
  בן  ישי   ראובן: יוסף דוד בן ליאל, ברוך יואל שמעון ישראל בן פנינה,  יוצא לאור לרפואה שלימה 

בן גלדיס קאמונה, אברהם  קטי  בחלא  רחל   בת  אסתר   הדסה,   מרצדס  בן    רפאל, פטריק יהודה 
בן איזא,  ויקטוריה שושנה בת ג'ויס חנה, רפאל יהודה בן    ראובןרבקה, מאיר חיים בן גבי זווירה,  

בן חנה אנושקה,    אלחנן מלכה, שלמה בן מרים, אבישי יוסף בן שרה לאה, אוריאל נסים בן שלוה,  
מרים בת עזיזא, דוד בן מרים, יעל בת כמונה, ישראל יצחק בן ציפורה, עמנואל בן סוזן אזיזה.  

זסוזן    שרה :  זיווג הגון   '. סולאנג  סנדרה בן  יצחק  יהודה  ואילן  לבנה  סופי  בת  חיה  גיולה:  בית   שלום 
  סופי   בת  אורה מאיר משה בן אסתר, אילן אלי אהרן בן אסתר, קלואי    יוני אנדרה בת דומיניק רינה,  

  בן   גבריאל  יוסף,לאה בת רבקה, אלודי רחל מלכה בת חשמה,  לבנה  סופי  בת  לאה  לולה ,  לבנה
  וליונתן   אסתר  בת   לחנה דוד בן יעל דינה, ליטל בת יעל דינה,    נאור  :בכל   רבה   הצלחה .    רבקה

וליאור עמיחי מרדכי בן ג'ייזל  לשל קיימא    זרע  ברכה  שמחה  בן  מרדכי לבנה מלכה בת עזיזא 
,  ג'ינט מסעודה בת ג'ולי יעל,  חנינה בן   ראובןקלוד שלמה בן ז'רמן רבקה,   :לעילוי נשמת לאוני.  

יונה בן לאה,יוסף בן מייכה. מוריס משה בן מרי מרים.    גיא,  חשלמה בן מחה, מסעודה בת בל
  רחל   אפרת, פליקס סעידו בן אטו מסעודה.  מרים  בן'ולי, דוד  ג  בן  הוברט  חי  ניסיםאליהו בן מרים,  

אליעזר,  כוכבה   אסטרייה  בת בן  אברהם  פורטונה  מרזוקה   אנרייט  מלכה,  בן  סעיד  אנדרה   ,
 קרול מזל אדסה בת גבי זרגונה, אברהם בן אסתר, יהודה יוסף בן רחל.   מסעודה,

 
 
 
 
 
 


