
תשפ"ו   ו שבט                                                                                                              בס"ד                  

 

Bo (400)

אמֶר ה  בוֹּ   ' וַיֹּ י אֶת לִּ כְבַדְתִּ י הִּ י אֲנִּ ה כִּ א אֶל פַרְעֹּ שֶה בֹּ  )י.א(   אֶל מֹּ
« Viens chez Pharaon, car J'ai appesanti son 
cœur » (10,1) 
Le Sfat Emet tire de ce verset un grand principe 
concernant le travail qu’un homme doit accomplir 
sur lui-même : Il arrive fréquemment que les gens 
désirent servir Hachem et que, dès qu’ils 
commencent, se dresse une véritable armée du 
yétser ara sur leur passage afin de les décourager, 
en cherchant à les faire renoncer à accomplir ce 
qu’ils avaient prévu. C’est à cette fin qu’Hachem 
ordonne : « Viens chez Pharaon" en suggérant 
ainsi : Ne t’émeus pas de tous ces obstacles qui 
t’empêchent de te rapprocher de Moi et de la 
sainteté, car « J’ai appesanti son cœur », ces 
obstacles n’ont aucune force par eux-mêmes, c’est 
Moi qui les ai placés afin d’augmenter ta 
récompense et ils sont tout à ton bénéfice. 
Pourquoi les craindre? Même si tu trébuches (à D. 
ne plaise), ne prends pas la chose tellement à cœur, 
car une immense récompense est réservée à ceux 
qui se relèvent sans se laisser dominer par le 
renoncement! 

 
נְךָ נְךָ וּבֶן בִּ ר בְאָזְנֵּי בִּ י ה ....וּלְמַעַן תְסַפֵּ י אֲנִּ ידַעְתֶם כִּ  )י.ב(   ' וִּ

« Pour que tu racontes aux oreilles de ton fils et du 
fils de ton fils...et vous saurez que Je suis Hachem» 
(10, 2) 
Puisque le verset commence par dire: « Pour que 
tu racontes aux oreilles de ton fils... », on se serait 
plutôt attendu qu’il conclue: « Et ils sauront que Je 
suis Hachem », à savoir ton fils et le fils de ton fils! 
De là nous apprenons que quand on enseigne la 
Thora et qu’on la transmet aux enfants, en plus du 
fait qu’on leur permet de savoir, cela permet aussi 
à l’enseignant de renforcer sa connaissance et son 
ressenti dans la Présence d’Hachem. Par le fait que 
vous racontiez à vos enfants, non seulement de 
cette façon ils sauront, mais aussi cela vous 
permettra à vous également de savoir avec encore 
plus de force. Enseigner construit non seulement 
les enfants, mais aussi les enseignants. 

 Rav Sar Chalom de Belz 
 

ם  צְרָיִּ ךְ מִּ א בְתוֹּ צֵּ י יוֹּ ת הַלַיְלָה אֲנִּ  )יא.ד(  כַחֲצֹּ
« Vers le milieu de la nuit, Je sortirai au sein de 
l’Egypte » (11, 4) 
Rachi fait remarquer que les termes « Vers le 
milieu de la nuit », indique un moment 
approximatif et non précis. En effet, les égyptiens 
risqueraient de se tromper dans l’horaire et de 
croire que la plaie des premiers-nés n’est pas 

intervenue exactement au milieu de la nuit. Alors, 
ils diraient que Moché a menti. Pour éviter cela, 
Moché Rabeinou devait dire : « Vers le milieu de 
la nuit », c’est à dire ' « à peu près ». Mais de là, 
nous voyons combien les égyptiens étaient 
corrompus. Car malgré le fait qu’à ce moment-là 
Hachem sera en train de frapper tous les aînés 
égyptiens et que chaque maison aura des morts, 
malgré ce drame terrible pour l’Egypte, il y aura 
encore certains qui seront en train d’examiner 
leurs montres et de constater (certes par erreur) que 
la plaie n’a pas vraiment frappé  au milieu de la 
nuit, mais à deux ou trois minutes d’écart. Et ces 
personnes trouveront alors l’audace de dire que 
Moché s’est trompé. Combien faut-il être pervers 
pour avoir de telles intentions à un moment si 
dramatique que cela!  
                    Rav Yosseph Dov Solovetchik de Brisk 

 
ן   פָזוֹּ תוֹּ בְחִּ  )יב.. יא( וַאֲכַלְתֶם אֹּ

« Vous le mangerez en toute hâte » (12, 11) 
 Hachem recommande au peuple Juif de 
consommer le sacrifice de Pessah dans la hâte, la 
ceinture aux reins, le bâton à la main, les 
chaussures aux pieds, prêt à quitter l'Egypte de 
façon immédiate. Pourtant, ce sacrifice devait être 
consommé la nuit précédant la libération, qui ne 
s’effectuera que le lendemain, en plein jour. Ainsi, 
pourquoi tant de hâte ? Pourquoi faire comme si on 
était sur le point de partir, alors qu’on avait encore 
beaucoup de temps devant soi ? En fait, nos Sages 
enseignent que les enfants d’Israël ne méritaient 
pas la délivrance. Ils n’ont été libérés d’Egypte que 
par le mérite de la Emouna, la confiance simple et 
intègre qu’ils avaient en Hachem. L’un des 
comportements qui indiquent qu’un homme a une 
foi parfaite en Hachem, c’est le fait de se préparer 
à Sa délivrance, alors que pour l’instant celle-ci 
n’est pas encore apparemment sur le point 
d’arriver. Un homme qui est au milieu d’un souci, 
qui n’en voit pas le bout et ne sait pas comment 
s’en sortir. Il place alors toute sa confiance en 
Hachem et s’appuie sur Sa Délivrance, certain 
qu’Il l’aidera, il se comportera comme si la 
délivrance était déjà réalisée. Cela prouverait que 
la certitude qu’il a en la Bonté Divine Qui le 
sauvera, sans aucun doute, est si puissante qu’il vit 
dores et déjà comme s’il vivait déjà la délivrance.  
De même, pour mériter la sortie d’Egypte, il fallait 
que les enfants d’Israël soient si confiants en cette 
délivrance, même si rien de concret ne s’était 
encore produit dans l’immédiat, qu’ils se 



comportent comme si leur sortie était imminente, 
en toute hâte, comme s’ils étaient sur le point de 
partir. 
 

ב וּטְבַלְתֶם בַדָם  זוֹּ ף... וּלְקַחְתֶם אֲגֻדַת אֵּ גַעְתֶם אֶל הַמַשְקוֹּ  )יב.כב(   וְהִּ
« Vous prendrez un bouquet d’hysope, vous le 
tremperez dans le sang... et vous atteindrez le 
linteau » (12, 22) 
 Ce verset fait allusion à une leçon de morale. 
«Vous prendrez un bouquet d’hysope », cela fait 
allusion à l’humilité, car l’hysope est une plante 
très basse, et représente la modestie dans la 
symbolique de nos Sages. « Vous le tremperez 
dans le sang », cela fait allusion à la qualité du don 
de soi, qui pousse l’homme à donner même de son 
sang. Si vous prendrez la qualité d’humilité 
(l'hysope) et que vous y associez la qualité du don 
de soi (le sang), alors grâce à cela, « Vous 
atteindrez le linteau », c’est à dire que vous 
atteindrez des hauteurs spirituelles, en allusion par 
le linteau qui constitue la partie la plus haute de la 
porte.                                 Rabbi Yéhezkel de Kozmir 
 

ץ  ל חָמֵּ  )יג. ג(   וְלֹא יֵּאָכֵּ
«Le Hamets ne sera pas consommé» (13, 3) 
 Dans une usine de Matsot, un surveillant très strict 
était en train de crier après les différents employés, 
craignant certaines négligences qui risqueraient de 
créer un doute sur la cacherout parfaite des Matsot. 
Le Rav qui le vit dans cet état de nerfs lui demanda 
pourquoi criait-il tellement après ses employés. 
Mais celui-ci répondit, un peu étonné de la 
question : Mais le Hamets est interdit même en 
infime quantité ! Alors le Rav lui rétorqua: Crois-
moi mon fils, le Hamets est certes interdit en 
infime quantité, mais la colère est aussi interdite en 
infime quantité, et peut-être même encore plus 
sévèrement. 

ינֶיךָ  ין עֵּ ן בֵּ כָרוֹּ ת עַל יָדְךָ וּלְזִּ  )יג.ט(   וְהָיָה לְךָ לְאוֹּ
Et ce sera pour toi un signe sur ta main et un 
souvenir entre tes yeux (13. 9) 
 Lorsqu’il met les Téfilines, il met d’abord ceux de 
la main et ensuite ceeux de la tête, et lorsqu’il les 
retire, il retire d’abord celles de la tête et ensuite 
celles de la main. La Guémara ( Menahot 36a) tire 
cet enseignement de notre verset, ce qui signifie 
que l’on doit toujours mettre les Téfilines de la 
main en premier, et ensuite celles de la tête. Il 
semble qu’il y ait ici un grand symbole. En effet, le 
Maharal de Prague explique que les Téfilines de la 
main font allusion à l’aspect pratique de 
l’accomplissement des Mitsvot, celui qui se fait 
concrètement avec la main, tandis que les Téfilines 
de la tête font référence à l’intention de la Mitsva, 
qui doit être dans la tête. C’est pourquoi, il est dit 
que « Tant qu’ils seront entre tes yeux, ils seront 
deux » : cela signifie que les Téfilines de la tête ne 
sont valables que lorsqu’ils sont accompagnées de 

celles de la main. En effet, tant que l’on 
n’accomplit pas la Mitsva 
concrètement, l’intention seule n’a aucune valeur, 
car comment la Mitsva serait-elle acceptée 
uniquement par l’intention, sans que 
l’accomplissement concret et pratique de la mitsva 
ne soit réalisé ? En revanche, les Téfilines de la 
main, qui représentent l’acte de la Mitsva, sont 
valables même sans les Téfilines de la tête, 
car l’intention et les pensées n’empêchent pas 
l’accomplissement de la Mitsva . 
 
Halakha : Emettre du lachon Hara pour 
s’innocenter 
Quiconque est suspecté d’avoir commis un méfait 
a le droit de clamer son innocence sans pour autant 
révéler le nom du coupable. Cependant, si, en se 
disculpant, on risque de dévoiler l’identité du 
fauteur (lorsque deux personnes seulement sont 
suspectées, par exemple), il faut distinguer deux 
cas: Si l’action commise est réellement blamable, 
il est permis de se disculper même si cela revient à 
désigner le coupable. Si le délit n’est pas vraiment 
condamnable mais qu’il est inconvenant aux yeux 
de celui qui nous accuse, il n’est pas évident qu’il 
soit permis d’affirmer son innocence si l’on risque, 
dans le même temps, de désigner le responsable. 
                                           Abrégé du « Hafets Haim » 
 
Dicton : Une Téfila sans simha peine à monter, 
alors qu’avec simha elle vole. Baal Chem Tov 
 
 

Chabbat Chalom 
: יוסף דוד בן ליאל, ברוך יואל שמעון ישראל בן  יוצא לאור לרפואה שלימה 

, פטריק יהודה  קטי  בחלא  רחל  בת  אסתר  הדסה,   מרצדס   בן  ישי  ראובןפנינה,  
  ראובן בן רבקה, מאיר חיים בן גבי זווירה,    רפאלבן גלדיס קאמונה, אברהם  

בן איזא,  ויקטוריה שושנה בת ג'ויס חנה, רפאל יהודה בן מלכה, שלמה בן  
שלוה,   בן  נסים  אוריאל  לאה,  שרה  בן  יוסף  אבישי  חנה    אלחנןמרים,  בן 

בן   יצחק  ישראל  כמונה,  בת  יעל  מרים,  בן  דוד  עזיזא,  בת  מרים  אנושקה, 
  ואילן   לבנה   סופי  בת  חיה  גיולה:  בית  שלוםציפורה, עמנואל בן סוזן אזיזה.  

הגון  '.סולאנג  סנדרה בן  יצחק  יהודה דומיניק    שרה:  זיווג  בת  אנדרה  זסוזן 
  סופי  בת  אורהמאיר משה בן אסתר, אילן אלי אהרן בן אסתר, קלואי    יונירינה,  
,לאה בת רבקה, אלודי רחל מלכה בת חשמה,  לבנה  סופי בת  לאה  לולה,  לבנה
דוד בן יעל    נאור :בכל   רבה  הצלחה .  רבקה   בת   מרים ,  רבקה   בן   גבריאל  יוסף

  זרע  ברכה  שמחה  בן מרדכי   וליונתן אסתר בת  לחנהדינה, ליטל בת יעל דינה,  
לעילוי  לבנה מלכה בת עזיזא וליאור עמיחי מרדכי בן ג'ייזל לאוני.  ל של קיימא  

,  ג'ינט מסעודה בת ג'ולי יעל, שלמה בן מחה, מסעודה  חנינה  בן  ראובן:  נשמת
יונה בן לאה,יוסף בן מייכה. מוריס משה בן מרי מרים. אליהו בן    גיא,  ח בת בל
, פליקס סעידו בן אטו מסעודה.  מרים  בן 'ולי, דוד ג  בן הוברט  חי  ניסיםמרים, 
,  מרזוקה   אנרייט  מלכה, אברהם בן אליעזר,  כוכבה  אסטרייה   בת  רחל   אפרת

קרול מזל אדסה בת גבי זרגונה, אברהם בן     אנדרה סעיד בן פורטונה מסעודה,
 אסתר, יהודה יוסף בן רחל. 

 
 
 
 
 
 
 
 


