
תשפ"ו   שבט יג                                                                                                             בס"ד                  

 

Bechalah (401)

ים דֶרֶךְ אֶרֶץ פְלִשְתִים  וק וַיְהִי בְשַלַח פַרְעֹה אֶת הָעָם וְלֹא נָחָם אֱלֹ 
ים פֶן יִנָחֵם הָעָם בִרְאֹתָם מִלְחָמָה וְשָבוּ  וקי כִי קָרוֹב הוּא כִי אָמַר אֱל 

 )יג. יז(   .מִצְרָיְמָה
« Or, lorsque Pharaon eut laissé partir le peuple, D. 
ne les dirigea point par le pays des Philistins, 
lequel est rapproché parce que D. disait: Le peuple 
pourrait se raviser à la vue de la guerre et retourner 
en Égypte. » (13.17) 
la Thora nous enseigne qu’immédiatement après 
avoir franchi la frontière et alors qu’ils auraient pu 
se diriger directement vers le Har Sinaï, Hakadoch 
Baroukh Hou leur fit faire un grand détour afin de 
s’éloigner au maximum de l’Egypte, évitant 
ainsi une potentielle idée de rebrousser chemin. 
Après avoir réussi à se sortir des quarante-neuf 
portes d’impureté de l’Egypte, Hachem les 
éloignèrent quand même au maximum de l’Egypte 
pour ne pas qu’ils y retournent. Rav Moshé 
Shternboukh apprend de cet épisode qu’il ne suffit 
pas de se repentir sur ses mauvaises actions, mais 
on doit aussi prendre les mesures nécessaires pour 
se protéger et ne pas retomber dans ses travers. 
 
« Parle aux Bné Israël et qu’ils fassent demi-tour 
et campent devant Pi-hahirot » (14,2) 
Pourquoi était-il nécessaire que Moché ordonne 
aux juifs de faire demi-tour? Parce qu'ils suivaient 
les Nuées de Gloire dans le désert, Hachem aurait 
pu simplement les diriger vers la mer et le peuple 
aurait suivi. Le Sfat Emet répond que Hachem a 
délibérément choisi cette méthode pour mettre le 
peuple juif à l’épreuve et lui demander s’il allait ou 
non obéir à l’ordre de Moché. Comme l’explique 
Rachi (Béchalah 14,4) à propos de l’insistance de la 
Torah sur le fait que les juifs ont effectivement 
suivi cet ordre, il a fallu une foi puissante en 
Moché pour qu’ils abandonnent leur liberté 
retrouvée et retournent vers leurs anciens maîtres 
(égyptiens). Le fait que les Nuées soient restées 
immobiles semble contredire le témoignage de 
Moché sur la volonté d’Hachem, n’a fait 
qu’accentuer l’épreuve. 
 
 Le Imré Emet ajoute que cela peut aider à 
expliquer l’évaluation de Pharaon selon laquelle 
les juifs étaient perdus dans le désert, le fait qu'ils 
se soient écartés du chemin tracé par les Nuées 
indiquait qu’ils avaient perdu la tête. Le Imré Emet 
fait remarquer que cela nous enseigne que 
l’obéissance à son Rav est primordiale et qu'elle 
l’emporte même sur les instructions d’une Nuée 
Divine. 

 יד.י( )  וּפַרְעֹה הִקְרִיב וַיִשְאוּ בְנֵי יִשְרָאֵל אֶת עֵינֵיהֶם 
« Pharaon s’approcha et les Bné Israël levèrent 
leurs yeux » (14,10) 
 Le Zohar Haquadoch explique ce verset comme 
signifiant que Pharaon a rapproché les juifs de leur 
père au Ciel. Le Rabbi de Lisk (séfer Akh Pri 
Tévoua) explique en citant l’explication du Chlah 
hakadoch des mots que nous récitons dans les 
prières: ‘Tu nous as choisis parmi toutes les 
nations’. Le Chlah Haquadoch explique que même 
à une époque où le peuple juif n’étudie pas autant 
de Torah et n’accomplit pas autant de Mitsvot 
qu’il le devrait, il reste énormément supérieur à 
toute autre nation, et c’est la raison pour laquelle 
Hachem nous choisit parmi toutes les autres 
nations. Dans cette optique, le Rabbi de Lisk 
explique que Pharaon nous a rapprochés 
d’Hachem parce que la différence entre le peuple 
juif et lui était si clairement évidente. 
 
לָמוּת   לְקַחְתָנוּ  בְמִצְרַיִם  קְבָרִים  אֵין  הֲמִבְלִי  מֹשֶה  אֶל  וַיֹאמְרוּ 

 ( יא. יד)   בַמִדְבָר מַה זֹאת עָשִיתָ לָנוּ לְהוֹצִיאָנוּ מִמִצְרָיִם 
« Ils dirent à Moché : N'y a-t-il pas de tombeaux 
en Egypte que tu nous aies emmenés pour mourir 
dans le désert? Que nous as-tu fait là, de nous sortir 
d’Egypte? » ( 14,11) 
Le Séfer Likouté Yéhouda cite son grand-père, le 
Hidouché haRim comme demandant : comment le 
peuple juif pouvait-il se plaindre à Moché et 
prétendre qu'il les a emmenés mourir dans le 
désert. N’avaient-ils pas été témoins de nombreux 
miracles pendant la sortie d'Egypte? Pourquoi 
auraient-ils pensé qu'ils allaient tous mourir? Le 
Hidouché haRim répond que le peuple juif en 
Égypte avait sombré au 49e niveau d’impureté. 
Ils se sont échappés d’Egypte afin de s’élever de 
l’impureté à la sainteté. Cependant, ils ont alors vu 
les égyptiens  qui les pourchassaient. Cela signifie 
qu’ils ont vu l’impureté d’Egypte à leur poursuite. 
Ils ont réalisé qu’ils étaient toujours affectés par 
cette impureté et n’avaient pas réussi à s'en 
débarrasser. C’est de cela qu’ils se plaignaient. Ils 
demandaient comment le fait de quitter l’Égypte 
leur avait été bénéfique s’ils étaient toujours aussi 
impurs qu’avant. Moché a répondu (v.14,13) en leur 
disant de rester fermes et de voir le salut 
d’Hachem. Il disait que le fait même qu’ils 
reconnaissent leur faible niveau spirituel 
conduirait au salut d’Hachem. Avant de quitter 
l’Egypte, ils ne savaient même pas qu’ils étaient 
enfoncés dans l’impureté. Ainsi, le fait qu’ils 
comprenaient maintenant qu’ils étaient impurs et 



devaient s'améliorer était un signe que le salut 
avait commencé.  Lorsqu’une personne reconnaît 
son faible niveau spirituel, elle est déjà sur le 
chemin de l’amélioration. 
 

 )יד.טו(   אֶל מֹשֶה מַה תִצְעַק אֵלָי דַבֵר אֶל בְנֵי יִשְרָאֵל וְיִסָעו   ' וַיֹאמֶר ה 

« Hachem dit à Moché: Pourquoi m’implores-tu? 
Ordonne aux enfants d’Israël de se mettre en 
marche ». (14. 15) 
La Paracha Bechalah atteint son sommet avec 
Kriat Yam Souf, l’ouverture de la mer. Les Bné 
Israël se retrouvent dans une situation impossible: 
la mer devant eux, les Égyptiens derrière eux, et le 
désert de chaque côté. La peur les envahit et ils 
crient vers Moché. La réponse d’Hachem est 
étonnante :« Pourquoi cries-tu vers Moi ? Parle 
aux enfants d’Israël et qu’ils avancent ». À ce 
moment-là, Hachem enseigne une leçon 
fondamentale sur la Emouna . 
Selon le Midrach et la Guémara Sota, la mer ne 
s’est ouverte que lorsque Nahchon ben Aminadav 
est entré le premier dans l’eau, jusqu’au cou. Ce 
n’est qu’après cet acte de confiance totale que la 
mer s’est fendue. La délivrance n’est pas venue 
avant l’action, mais grâce à l’action inspirée par la 
foi. Souvent, nous attendons un signe clair 
d’Hachem avant d’avancer. Mais Kriat Yam Souf 
nous apprend que parfois, Hachem attend que nous 
fassions le premier pas, même lorsque le chemin 
n’est pas encore visible. C’est pour cela que Chirat 
Hayam, le cantique de la mer, est chanté après le 
miracle. La vraie louange naît lorsque nous 
reconnaissons que chaque pas fait avec confiance 
permet à Hachem d’ouvrir pour nous des « mers » 
dans notre propre vie. 
 

וַיִירְאוּ הָעָם  '  וַיַרְא יִשְרָאֵל אֶת הַיָד הַגְדֹלָה אֲשֶר עָשָה ה  בְמִצְרַיִם 
 יד.לא( )  וּבְמֹשֶה עַבְדוֹ   ' וַיַאֲמִינוּ בַה   ' אֶת ה 

« Israël vit la grande main dont Hachem s'était 
servi pour frapper les égyptiens, et le peuple 
craignit Hachem, et il crut en Hachem et en 
Moché, Son serviteur. Moché et les Bné Israël 
chantèrent alors ce chant » (14,31) 
Le séfer Zichron Shmouel écrit au nom du Maor 
vaChémech, que le concept de la Emouna ne 
s’applique pas aux choses que l’on peut voir avec 
ses yeux. La Emouna s’applique plutôt à la 
croyance en des choses que l’on ne peut pas voir. 
Notre Emouna dans les choses que nous ne 
pouvons pas voir est un héritage que nous avons 
reçu des Avot . C’est ainsi qu’il explique les mots 
de la Guémara (Chabbat 31a) : « Emouna est séder 
Zéraïm ». La Emouna est quelque chose qui est 
planté en nous par nos Patriarches.  Le Maor 
vaChémech continue: Lors de l’ouverture de la 
mer Rouge, Hachem s’est révélé à toute la nation. 
Même une servante à la mer a vu plus que le 
prophète Yéhezkel n’a jamais vu.  Si c’est le cas, 

comment cela peut-il être considéré comme de la 
Emouna? S’ils l’ont vu de leurs yeux, comment 
cela peut-il être une véritable émouna? Il répond : 
« Ils crurent en Hachem et en Moché, Son 
serviteur. Et Moché chanta . Nos Sages (Sanhédrin 
91b) expliquent que le verset dit en fait que 
« Moché chantera » dans le futur. Il s’agit d’une 
allusion à la résurrection des morts. En 
conséquence, à ce moment, la Emouna de la nation 
juive se trouvait dans la résurrection des morts, 
qu’elle n’avait pas encore vue de ses yeux. 
 
 הִנְנִי מַמְטִיר לָכֶם לֶחֶם מִן הַשָמָיִם וְיָצָא הָעָם וְלָקְטוּ דְבַר יוֹם בְיוֹמוֹ 
« Voici, je vais faire pleuvoir pour vous un aliment 
des cieux, que le peuple sorte et ramasse la ration 
du jour » (16,4) 
Rav Moché de Kobrin (Imrot Moché) explique 
qu’Hachem dit qu’Il fera pleuvoir du Ciel la 
sagesse de reconnaître que le « pain », c'est-à-dire 
la parnassa, vient du Ciel. Rav Hirsch de Rimanov 
(Béérot Hamayim) note que le verset dit en fait : 
« Je fais pleuvoir », au présent. Nous en déduisons 
qu’Hachem dit au peuple juif qu’Il fera pleuvoir la 
subsistance pour eux à chaque génération. 
Cependant, si le peuple ne renforce pas sa foi en  
Hachem,  il devra travailler dur pour assurer sa 
subsistance. 
 
Halakha : Les lois du Lachon Hara : L’interdiction de 
colporter 
La Rehilout, colportage est un interdit de la Torah qui 
procède du verset : « Ne va pas en colportant le mal 
parmi les tiens ». La définition de rehilout : C’est 
rapporter à une personne tout récit qu’une autre 
personne aurait dit à son encontre. Et ce même si cela 
n’a rien de diffamatoire, ou que les faits sont avérés et 
authentifiés par l’auteur de l’action.                                                        
                                                                Hafets Haim Abrégé 
 
Dicton :  Ne cherche pas Hachem dans le ciel mais 
en toi-même .                                        Rabbi de Kotsk 

Chabbat Chalom 
  בן  ישי   ראובן: יוסף דוד בן ליאל, ברוך יואל שמעון ישראל בן פנינה,  יוצא לאור לרפואה שלימה 

בן גלדיס קאמונה, אברהם  קטי  בחלא  רחל   בת  אסתר   הדסה,   מרצדס  בן    רפאל, פטריק יהודה 
בן איזא,  ויקטוריה שושנה בת ג'ויס חנה, רפאל יהודה בן    ראובןרבקה, מאיר חיים בן גבי זווירה,  

בן חנה אנושקה,    אלחנן מלכה, שלמה בן מרים, אבישי יוסף בן שרה לאה, אוריאל נסים בן שלוה,  
מרים בת עזיזא, דוד בן מרים, יעל בת כמונה, ישראל יצחק בן ציפורה, עמנואל בן סוזן אזיזה.  

זסוזן    שרה :  זיווג הגון   '. סולאנג  סנדרה בן  יצחק  יהודה  ואילן  לבנה  סופי  בת  חיה  גיולה:  בית   שלום 
  סופי   בת  אורה מאיר משה בן אסתר, אילן אלי אהרן בן אסתר, קלואי    יוני אנדרה בת דומיניק רינה,  

  בן   גבריאל  יוסף,לאה בת רבקה, אלודי רחל מלכה בת חשמה,  לבנה  סופי  בת  לאה  לולה ,  לבנה
  וליונתן   אסתר  בת   לחנה דוד בן יעל דינה, ליטל בת יעל דינה,    נאור  : בכל   רבה   הצלחה .  רבקה

וליאור עמיחי מרדכי בן ג'ייזל  לשל קיימא    זרע  ברכה  שמחה  בן  מרדכי לבנה מלכה בת עזיזא 
,  ג'ינט מסעודה בת ג'ולי יעל,  חנינה בן   ראובןקלוד שלמה בן ז'רמן רבקה,   :לעילוי נשמת לאוני.  

יונה בן לאה,יוסף בן מייכה. מוריס משה בן מרי מרים.    גיא,  חשלמה בן מחה, מסעודה בת בל
  רחל   אפרת, פליקס סעידו בן אטו מסעודה.  מרים  בן'ולי, דוד  ג  בן  הוברט  חי  ניסיםאליהו בן מרים,  

אליעזר,  כוכבה   אסטרייה  בת בן  אברהם  פורטונה  מרזוקה   אנרייט  מלכה,  בן  סעיד  אנדרה   ,
 קרול מזל אדסה בת גבי זרגונה, אברהם בן אסתר, יהודה יוסף בן רחל.   מסעודה,


