15N LAY » L.

Boi K

ala_|

Bechalah (401)

DRYZS TIX 711 2°pio) oy K71 0y ng 798 nw3 mn
12W PR DNRI2 OY 0Ny 15 0PIV K *9 RIT2IIR *D
(1 .2) ST
« Or, lorsque Pharaon eut laissé partir le peuple, D.
ne les dirigea point par le pays des Philistins,
lequel est rapproché parce que D. disait: Le peuple
pourrait se raviser a la vue de la guerre et retourner
en Egypte. » (13.17)
la Thora nous enseigne qu’immeédiatement apres
avoir franchi la frontiere et alors qu’ils auraient pu
se diriger directement vers le Har Sinai, Hakadoch
Baroukh Hou leur fit faire un grand détour afin de
s’¢loigner au maximum de [’Egypte, évitant
ainsi une potentielle idée de rebrousser chemin.
Apres avoir réussi a se sortir des quarante-neuf
portes d’impuret¢é de I’Egypte, Hachem les
¢loigneérent quand méme au maximum de I’Egypte
pour ne pas qu’ils y retournent. Rav Moshé
Shternboukh apprend de cet épisode qu’il ne suffit
pas de se repentir sur ses mauvaises actions, mais
on doit aussi prendre les mesures nécessaires pour
se protéger et ne pas retomber dans ses travers.

« Parle aux Bné Israél et qu’ils fassent demi-tour
et campent devant Pi-hahirot » (14,2)

Pourquoi était-il nécessaire que Moché ordonne
aux juifs de faire demi-tour? Parce qu’ils suivaient
les Nuées de Gloire dans le désert, Hachem aurait
pu simplement les diriger vers la mer et le peuple
aurait suivi. Le Sfat Emet répond que Hachem a
delibérément choisi cette méthode pour mettre le
peuple juifal’épreuve et lui demander s’il allait ou
non obéir a I’ordre de Moché. Comme I’explique
Rachi (Béchalah 14,4) a propos de I’insistance de la
Torah sur le fait que les juifs ont effectivement
suivi cet ordre, il a fallu une foi puissante en
Moché pour qu’ils abandonnent leur liberté
retrouvée et retournent vers leurs anciens maitres
(égyptiens). Le fait que les Nuées soient restées
immobiles semble contredire le témoignage de
Moché sur la volont¢ d’Hachem, n’a fait
qu’accentuer 1’épreuve.

Le Imré Emet ajoute que cela peut aider a
expliquer 1’évaluation de Pharaon selon laquelle
les juifs étaient perdus dans le désert, le fait qu-ils
se soient écartés du chemin tracé par les Nuées
indiquait qu’ils avaient perdu la téte. Le Imré Emet
fait remarquer que cela nous enseigne que
I’obéissance a son Rav est primordiale et quelle
I’emporte méme sur les instructions d’une Nuée
Divine.

C.7°) DPPY NR PRI? 033 Y 277 1P
« Pharaon s’approcha et les Bné Israél leverent
leurs yeux » (14,10)
Le Zohar Haquadoch explique ce verset comme
signifiant que Pharaon a rapproché les juifs de leur
pere au Ciel. Le Rabbi de Lisk (séfer Akh Pri
Tévoua) explique en citant I’explication du Chlah
hakadoch des mots que nous récitons dans les
prieres: ‘Tu nous as choisis parmi toutes les
nations’. Le Chlah Haquadoch explique que méme
a une époque ou le peuple juif n’étudie pas autant
de Torah et n’accomplit pas autant de Mitsvot
qu’il le devrait, il reste énormément supérieur a
toute autre nation, et ¢’est la raison pour laquelle
Hachem nous choisit parmi toutes les autres
nations. Dans cette optique, le Rabbi de Lisk
explique que Pharaon nous a rapprochés
d’Hachem parce que la différence entre le peuple
juif'et lui était si clairement évidente.

nIn MNP 0MI¥N3 DMIR PX 7IRT AWH PR IMRN
(7 .X°) DYIRHN MY NY Ny DXRT AN 92702
«Ils dirent & Moché : N’y a-t-il pas de tombeaux
en Egypte que tu nous aies emmenés pour mourir
dans le désert? Que nous as-tu fait 1a, de nous sortir
d’Egypte? » ( 14,11)
Le Séfer Likouté Yéhouda cite son grand-pére, le
Hidouché haRim comme demandant : comment le
peuple juif pouvait-il se plaindre a Moché et
prétendre quil les a emmenés mourir dans le
désert. N’avaient-ils pas été témoins de nombreux
miracles pendant la sortie d’Egypte? Pourquoi
auraient-ils pensé quils allaient tous mourir? Le
Hidouché haRim répond que le peuple juif en
Egypte avait sombré au 49e niveau d’impureté.
IIs se sont échappés d’Egypte afin de s’¢lever de
I’impureté a la sainteté. Cependant, ils ont alors vu
les égyptiens qui les pourchassaient. Cela signifie
qu’ils ont vu I’impureté d’Egypte a leur poursuite.
Ils ont réalisé qu’ils étaient toujours affectés par
cette impureté et n’avaient pas réussi a s’en
debarrasser. C’est de cela qu’ils se plaignaient. Ils
demandaient comment le fait de quitter ’Egypte
leur avait été bénéfique s’ils étaient toujours aussi
impurs qu’avant. Moché a répondu (v.14,13) en leur
disant de rester fermes et de voir le salut
d’Hachem. Il disait que le fait méme qu’ils
reconnaissent leur faible niveau spirituel
conduirait au salut d’Hachem. Avant de quitter
I’Egypte, ils ne savaient méme pas qu’ils étaient
enfoncés dans 'impureté. Ainsi, le fait qu’ils
comprenaient maintenant qu’ils étaient impurs et




devaient s'améliorer était un signe que le salut
avait commencé. Lorsqu’une personne reconnait
son faible niveau spirituel, elle est d¢ja sur le
chemin de I’amélioration.

(0.7) 1992 YRID? 12 YR 127 YK pYIR N AWh X 1 R
« Hachem dit 4 Moché: Pourqu01 m’implores-tu?
Ordonne aux enfants d’Israél de se mettre en
marche ». (14. 15)

La Paracha Bechalah atteint son sommet avec
Kriat Yam Souf, I’ouverture de la mer. Les Bné
[sraél se retrouvent dans une situation impossible:

la mer devant eux, les Egyptiens derriére eux, et le
désert de chaque coté. La peur les envahit et ils
crient vers Moché. La réponse d’Hachem est
¢tonnante :« Pourquoi cries-tu vers Moi 2 Parle
aux enfants d’Israél et qu’ils avancent ». A ce
moment-1a, Hachem enseigne une lecon
fondamentale sur la Emouna.

Selon le Midrach et la Guémara Sota, la mer ne
s’est ouverte que lorsque Nahchon ben Aminadav
est entré le premier dans ’eau, jusqu’au cou. Ce
n’est qu’apres cet acte de confiance totale que la
mer s’est fendue. La délivrance n’est pas venue
avant I’action, mais grice a 1’action inspirée par la
foi. Souvent, nous attendons un signe clair
d’Hachem avant d’avancer. Mais Kriat Yam Souf
nous apprend que parfois, Hachem attend que nous
fassions le premier pas, méme lorsque le chemin
n’est pas encore visible. C’est pour cela que Chirat
Hayam, le cantique de la mer, est chanté apres le
miracle. La vraie louange nait lorsque nous
reconnaissons que chaque pas fait avec confiance
permet a Hachem d’ouvrir pour nous des « mers »
dans notre propre vie.

DY IR 07§03 7 AY WK 1700 0 D8 2R X
(X2.7°) 1939 7WHIY /12 IPHR /7 DR
«Israél vit la grande main dont Hachem sétait
servi pour frapper les égyptiens, et le peuple
craignit Hachem, et il crut en Hachem et en
Moché, Son serviteur. Moché et les Bné Israél
chantérent alors ce chant » (14,31)
Le séfer Zichron Shmouel écrit au nom du Maor
vaChémech, que le concept de la Emouna ne
s’applique pas aux choses que 1’on peut voir avec
ses yeux. La Emouna s’applique plutét a la
croyance en des choses que 1’on ne peut pas voir.
Notre Emouna dans les choses que nous ne
pouvons pas voir est un héritage que nous avons
recu des Avot . C’est ainsi qu’il explique les mots
de la Guémara (Chabbat 31a) : « Emouna est séder
Zéraim ». La Emouna est quelque chose qui est
plant¢ en nous par nos Patriarches. Le Maor
vaChémech continue: Lors de I’ouverture de la
mer Rouge, Hachem s’est révélé a toute la nation.
Méme une servante a la mer a vu plus que le
prophéte Yéhezkel n’a jamais vu. Si c’est le cas,

S
comment cela peut-il étre considéré comme de la
Emouna? S’ils 'ont vu de leurs yeux, comment
cela peut-il etre une véritable émouna? II répond :
«Ils crurent en Hachem et en Moché, Son
serviteur. Et Moché chanta . Nos Sages (Sanhédrin
91b) expliquent que le verset dit en fait que
« Moché chantera » dans le futur. Il s’agit d’une
allusion a la résurrection des morts. En
conséquence, a ce moment, la Emouna de la nation
juive se trouvait dans la résurrection des morts,
qu’elle n’avait pas encore vue de ses yeux.

Tniea 0 937071 QY XN OURYD TR 07 02 TRRR NI
« Voici, je vais faire pleuvoir pour vous un aliment
des cieux, que le peuple sorte et ramasse la ration
du jour » (16,4)

Rav Moché de Kobrin (Imrot Moché) explique
qu’Hachem dit qu’ll fera pleuvoir du Ciel la
sagesse de reconnaitre que le « pain », c’est-a-dire
la parnassa, vient du Ciel. Rav Hirsch de Rimanov
(Béérot Hamayim) note que le verset dit en fait :
« Je fais pleuvoir », au présent. Nous en déduisons
qu’Hachem dit au peuple juif qu’ll fera pleuvoir la
subsistance pour eux a chaque génération.
Cependant, si le peuple ne renforce pas sa foi en
Hachem, il devra travailler dur pour assurer sa
subsistance.

Halakha : Les lois du Lachon Hara : L’interdiction de
colporter

La Rehilout, colportage est un interdit de la Torah qui
procede du verset: « Ne va pas en colportant le mal
parmi les tiens». La définition de rehilout: C’est
rapporter 4 une personne tout récit qu’une autre
personne aurait dit a son encontre. Et ce méme si cela
n’a rien de diffamatoire, ou que les faits sont avérés et
authentifiés par I’auteur de I’action.

Hafets Haim Abrégé

Dicton : Ne cherche pas Hachem dans Ie ciel mais

en tor-méme. Rabbi de Kotsk
Chabbat Chalom

72°W7 129R7,7P30 12 YRIW Pmw HRY 12,5807 12 717 101 < mevbw Axw1Y 1IRY x2w
72 PXDY OANAXR ,ANBRP 07723 72 T PPI0D 2P XYM YA N3 INOR 0TI ,0TXI
T2 TP YRDT,7MI0 07V N2 AW PNVPM LXK 12 J2IRT,TTNT 223 12 070 TRD 7P
,JAPWIIR 730 12 JIN9R ,MYW 13 0703 DXTIR,AR? W ]2 jOT WK 070 J2 0w ,10n
LAPIR N0 12 YR1UAY ,AMDY 12 PR PR ,mn3 12 By, 00 12 71T ,XPIY N2 0vIn
TTI0T W : AN 3 /3IRDI0 7770 12 PR T 1K1 7337 9010 A R AYea :nva o
*D10 N2 ATIX *X1YP ,INOX 12 IR 2R 12K ,INOK 12 AW TR 11,7177 In17 N2 71K
12 9%*123 0¥ ,AnWN N2 A3%1 Y PTYR P27 N2 ARY,MaY 010 N2 ARy A1 ,mab
TNIPDY INOR N2 MY AT Yy na bub AT Yy 12 117 1IR) :Yoa 7121 anbn apan
Y13 12 0T TPRY MRV RPIY N2 71370 7339% Xvp YW YT 1972 Annw 12 0Tn
5y 5513 N2 ATIYON LI LAPIN 1A JIRT AP 19T 2 AYY TP :nnwa Y b
.07 > 12 AW 0¥ L9 12 HOW,ARY 13 A1 X°3 153 N2 Ao ,Ann 12 Anbw
Y1 NIBR .TTIVOM VK 12 17°Y0 OP22D,0°11 72 T17,°27'3 12 VI N 001,07 A ITOR
TNUMD 12 TYO AINXR AP LPNR 7370 MUK 12 DFIAR L7910 700K N3

.97 72 70Y AT ,INDR 12 DFIAR AT 23 DA FOTR Y1 D1 ,TIVOR

e A |
v Yossef Germon Kollel Aix les bains
germon73@ hotmail fr
Reltrowver le Jeuillel sur le sile du Kollel
{ www.kKollel-aixlesbains.fr

& - H,‘

© raph kil o) 83 35 67 By



