175Wn vaw >

L Boi I

ala |

Yitro o2

Yy oopivR Ty R YD DR AYh (DR.L.LIIDY yawn)
(X .1) YR70°
« Yitro... a entendu tous les miracles qu’Hachem
avait fait pour Moché et les Bné Israél »(18. 1).
Rachi explique qu’il s’agit de la traversée de la
Mer Rougeet de laguerre avec Amalek. Rav
Moshé Shneider s’interroge : Yitro était-il le seul
a avoir entendu ces miracles 2 Evidemment que
non puisque la Thora témoigne que pendant la
traversée de la Mer Rouge, tous les peuples du
monde tremblérent de peur! Nous devons donc
comprendre pourquoi, contrairement a Yitro, ne
s’éveillerent-ils pas a rejoindre le peuple juif et a
se convertir ! Yitro n’a pas seulement entendu un
son avec son oreille, mais c¢’est son cceur qui a
entendu ce son. Les autres peuples ont appris des
nouvelles extraordinaires (ouverture de la Mer
Rouge, guerre avec Amalek) mais ne les ont pas
intériorisés et sont rapidement retournés vaquer a
leurs occupations. Par contre, Yitro a pris le temps
de s’interroger, de réflechir et a décidé de se
convertir.
Le Hazon Ich ajoute que dans le méme ordre
d’idées, le premier verset du Chéma Israél n’est
pas qu’une écoute physique, mais une véritable
réflexion et acceptation du joug Divin qui est la
Mitsva principale du Chéma. De maniere générale,
on voit qu'un méme son ou de mémes paroles
n’ont pas le méme impact sur tout le monde. La
différence se fait sur la préparation de notre cceur a
entendre et & mettre en pratique. Nous devons
donc nous efforcer d’intérioriser les mots de Thora
que nous €coutons, et ainsi pouvoir servir encore
mieux Hakadoch Baroukh Hou.

17 b 10h oY opy 22Ky PRI Pt Y9 1IOR XA
(2 .7) DpI2RD
« Aharon vint ainsi que tous les anciens d’Israél,
pour manger du pain avec le beau-pére de Moché
devant D. » ( 18,12)
Rachi demande ou se trouvait donc Moché
pendant ce temps? Il se tenait debout et les servait.
Pour quelle raison Moché ne mangea-t-il pas avec
eux et se tenait-il debout en les servant? Le verset
suivant est : « Ce fut le lendemain, Moché sassit
pour juger le peuple ; le peuple se tint debout prés
de Moch¢é depuis le matin jusqu'au soir » (Yitro
18,13). Selon Rachi : il s’agissait du lendemain du
jour de Yom Kippour. Le Rabbi Shalom de Belz
explique qu-ainsi le repas qui fut organisé était le
jour méme de Yom Kippour. Les Bné Israél
navaient pas encore regu la Torah et ne

connaissaient pas les lois de Yom Kippour.
Cependant, Moch¢é les connaissaient et crest la
raison pour laquelle il ne mangea pas avec eux.

D’apres le Ramban, ce repas ¢tait en 1’honneur de
la conversion de Yitro qui s‘immergea dans un
mikvé et fut circoncis. D’aprés la Mékhilta, ce
repas était en I’honneur du remariage de Moché et
de Tsipora. En effet, lorsque Moché partit pour
libérer les Bné Israél d’Egypte, il divor¢a de son
épouse, comme il est écrit : « Yitro, le beau-pére
de Moché, prit Tsipora la femme de Moché, apres
qu’il ’efit renvoyée »(Yitro 18,2).

(2.0°)733 73 P81’ oY 1o
«Israél campa 1la-bas en face de 1la
montagne» (19,2)
Rachi : comme un seul homme, d’un seul cceur.
Selon le Zohar Haquadoch (Chir haChirim ) : La
Torah comporte 600 000 lettres, et chacune de ces
lettres correspond & une dme d’Israél. En effet, le
peuple comptait 600 000 ames lorsqu’il s’est tenu

devant le mont Sinai.

Le Arougat haBossem explique: Au moment du
don de la Torah, les yeux s’ouvrirent et tout le
peuple d’Israél fut a méme de voir la Torah écrite
d’un feu noir sur fond de feu blanc. Chacun
reconnut I’origine de son ame ainsi que 1’origine
de I’ame de son prochain. Chacun sut alors quelle
lettre lui correspondait par allusion. Tout Israél se
tenait uni en bas de la montagne, placé selon
I’ordre établi de I’assemblage des lettres de la
Torah au-dessus d’eux. Celui qui avait reconnu
I’origine de son ame et qui correspondait par
exemple a la lettre beit (2) du mot Béréchit (nwix12)
reconnaissant également son ami qui était la lettre
réch (1) du mot n'wix12. Il allait automatiquement se
placer aupres de son ami dont la racine provenait
d’une lettre dans la Torah qui était a coté de la
sienne.

Et c’est ainsi que tout le peuple s’organisa pour
prendre sa place en fonction des lettres de la Torah
qui étaient inscrites dans les hauteurs.

C’est le sens du verset : « Et tout le peuple vit les
voix » (Yitro 20,15), ¢’est-a-dire que tout le peuple
vit les lettres de la Torah qui étaient écrites avec du
feu. «Le peuple vit, ils tremblérent», ils
tremblérent et allérent se tenir chacun a c6té de son
prochain afin de pouvoir s’unir en bas et a ’'image
de la disposition des lettres de la Torah en Haut.

p




J

(2.2) D772Y D727 07IZM PIRD TORYIT YR JpI7R /7 72IR

« Je suis Hachem, ton D., qui t’ai fait sortir du pays
d’Egypte, de 1a maison d’esclavage » (20,2)
Le Midrach Rabba explique : Je suis Hachem, ton
D. Je vous ai fait sortir d’Egypte a condition que
vous acceptiez Ma Dignité sur vous. Le Sfat Emet
dit que nous voyons ici que la sortie d’Egypte
dépendait de notre acceptation de la domination
d’Hachem sur nous. Lorsque nous avons accepté
Sa royauté, nous avons regu le pouvoir de quitter
I’Egypte. Nos Sages (Pirké Avot 7,2) disent : On
n’est un homme libre que si I’on est immergé dans
la Torah. La liberté que nous avons regue lorsque
nous avons quitt¢ I’Egypte s’éveille chez une
personne lorsqu’elle fait des efforts dans la Torah
et accepte le joug du Ciel. C’est pourquoi, lorsque
nous disons la lecture du Chéma, aprés avoir
accepté le joug de la Torah et des mitsvot, nous
parlons de la sortie d’Egypte. De méme, nos Sages
(Pirké Avot 3,5) disent : Lorsque quelqu'un accepte
le joug de la Torah, le joug du gouvernement et
celui de gagner sa vie lui sont enlevés, car il
devient un homme véritablement libre.

(2°.2) X DXY TR DX 722
« Honore ton pére et ta mere » (20. 12)
Ce commandement, présent dans la paracha Yitro,
nous enseigne que le respect commence a la
maison. Honorer ses parents, ¢’est reconnaitre ce
que I’on a regu et apprendre la gratitude. En
respectant ceux qui nous ont donné la vie, on
apprend aussi a respecter les autres et Hachem.

(10.3) 99W7 Y3p DRI ...yNYIPI NX 0°KR9 0y 9
Tout le peuple voyait les voix... et le son du
chofar (20. 15)
Dans la paracha Yitro, un détail étonnant apparait
lors du don de la Torah : le peuple d’Israél entend
des voix et voit des sons. Les commentateurs
expliquent que cette expérience dépasse les sens
habituels. Au Sinai, la Torah n’est pas seulement
comprise avec l’intelligence, elle est ressentie,
vécue profondément. Cela nous enseigne que la
Torah ne se limite pas a I’étude intellectuelle, mais
doit toucher le cceur et transformer la personne. De
plus, Hachem s’adresse a tout le peuple, sans
intermédiaire. Hommes, femmes, enfants : tous
sont présents. Cela montre que la Torah n’est pas
réservée a une ¢lite spirituelle. Chacun a une place
unique dans sa réception et sa transmission. Méme
si tous ont entendu les mémes paroles, chaque ame
les a recues selon sa propre sensibilité. Enfin, juste
avant la révélation, le peuple est invité a se
préparer pendant trois jours. La Torah nous
apprend ainsi que la préparation est essentielle.
Les grandes révélations ne viennent pas par
hasard: elles demandent un effort, une
disponibilité intérieure et un travail sur soi.

S
Lalecture des dix Commandements
Prendre conscience de 1’importance de toute
lecture de la Torah :
Le Chévet Moussar décrit ce a quoi nous devons
penser lorsque nous entendons une lecture de la
Torah : On doit imaginer que la Bima est le Mont
Sinai et que I’on recois la Torah du mont Sinai.
On doit penser qu’Hachem et Ses anges sont
présents, comme cela 1’a été au don de la Torah.
On doit se dire que c’est Moché Rabbénou qui lit
la Torah et que toute la nation [juive] se tient autour
du mont Sinai pour écouter la Torah de sa bouche.
Michna Broura (146,19) écrit : Selon la halakha, il
est permis de s’asseoir lorsque I’on écoute la
lecture de la Torah, mais le Maharam de
Rothenbourg dit qu’il est bien d’étre debout. La
raison est que lorsque nous écoutons la lecture du
Séfer Torah, on doit s’imaginer comme si on
écoutait la lecture de la Torah au mont Sinai, et au
mont Sinai tous les juifs étaient debout.

Halakha : L’interdiction de colporter (rekhilout)

Emettre de la rekhilout méme sans intention de
nuire. Cet interdit s’applique également au cas ou
la personne qui raconte ne veut en rien inciter a la
haine, et ce, méme si le colporteur partage
I’opinion de la personne dont il rapporte les dires

ou les faits. Hafets Abrégé

Dicton : La Emouna est le pont entre le visible et

PI’invisible. Dicton Hasidique
Chabbat Chalom

12 PRIW> NYRw YR 12,5807 12 77 70T : Avw AR MRY X3P
7T PI0D VP RYMA YN N2 INOR HOT 0TI 12 W 121X, AID
T2IRT,7PNT 223 12 01 PR ,APAT 12 YRDT DAIAR ,ANPRP 07793 12
712 YW 73991 12 AT YRDT 7N 0°YA N2 MWW 0P LRTR 12
7 12 INPR ,MIYW ]2 ©°01 PROMIR LAR? AW ]2 A0Y CWOIAR L0
712 PR¥Y YRIW 710 N2 PY 00 12 T LRPY N2 000, APWNR
12°R1 132% *DI0 N2 R YA :0*2 DY ATIX TT0 12 YRNAY ,ANDY
PPRYT N2 TITIR 0T AW PINT AT AIRDI0 7770 12 PR AT
7DD N2 TTIX *KI%P ,INOK 12 7R 2R 19°K ,INOK 12 70N PRM 1,717
,AnWwN N2 75%m Yn7 %R ,Apa1 na ARY,m2% *00 na AR Ay ,mab
na 5% 77 Yy 12 M7 IR :99a 7127 ARYRA . ApaT 12 YX0Ma) RO
X™p PW YT 7572 AnnWw 13 °37IM JNIPYI N0R Na TRy AT hw
:NAWA NPWY ONRY HTVA 120070 TRY MR RITY N2 7090 mabh
,99° 293 N2 Ao LI AN 12 12X ,APT 19T 12 AnY MY
071 .97 12 O, ARY 12 M X3 ,NY2 N2 ATIWON ,ANN 12 Anbw
,0%11 72 717,793 12 09337 °1 8°0°3,0°IM 12 WYX 07N M 12 AW
72 072K ,72315 TIVOR N2 Y17 NIBR LATIVON WK ]2 1TY0 OpYD
DI 919p ,ATIVON ANLIID 12 TYD AITIR,APITIN VIR 71991 ,TYOIR

.51 12 7O AT ,INOK ]2 DIAR 7NN 223 N2 TOIR

% Yossef Germon Kollel Aix les bains >
germon73@ hotmail fr
Reltrouwver le Jeuillel sur le sile du Kollel
( www.Kollel-aixlesbains.fr k-,

© raph kil o) 83 35 67 By



