
תשפ"ו   שבט כ                                                                                                               בס"ד                  

 

Yitro (402)

רו   תְׁ יִּ מַע  שְׁ ה ... וַיִּ שֶׁ מ  תֵן  אֱל  ח  ה  שָּ עָּ ר  אֲשֶׁ ל  כָּ ה  וק אֵת  שֶׁ מ  לְׁ ים 
אֵל  רָּ שְׁ יִּ  )יח. א(   וּלְׁ

 « Yitro… a entendu tous les miracles qu’Hachem 
avait fait pour Moché et les Bné Israël »(18. 1). 
Rachi explique qu’il s’agit de la traversée de la 
Mer Rouge et de la guerre avec Amalek. Rav 
Moshé Shneïder s’interroge : Yitro était-il le seul 
à avoir entendu ces miracles ? Evidemment que 
non puisque la Thora témoigne que pendant la 
traversée de la Mer Rouge, tous les peuples du 
monde tremblèrent de peur ! Nous devons donc 
comprendre pourquoi, contrairement à Yitro, ne 
s’éveillèrent-ils pas à rejoindre le peuple juif et à 
se convertir !Yitro n’a pas seulement entendu un 
son avec son oreille, mais c’est son cœur qui a 
entendu ce son. Les autres peuples ont appris des 
nouvelles extraordinaires (ouverture de la Mer 
Rouge, guerre avec Amalek) mais ne les ont pas 
intériorisés et sont rapidement retournés vaquer à 
leurs occupations. Par contre, Yitro a pris le temps 
de s’interroger, de réfléchir et a décidé de se 
convertir.  
Le Hazon Ich ajoute que dans le même ordre 
d’idées, le premier verset du Chéma Israël  n’est 
pas qu’une écoute physique, mais une véritable 
réflexion et acceptation du joug Divin qui est la 
Mitsva principale du Chéma. De manière générale, 
on voit qu’un même son ou de mêmes paroles 
n’ont pas le même impact sur tout le monde. La 
différence se fait sur la préparation de notre cœur à 
entendre et à mettre en pratique. Nous devons 
donc nous efforcer d’intérioriser les mots de Thora 
que nous écoutons, et ainsi pouvoir servir encore 
mieux Hakadoch Baroukh Hou. 
 
נֵי   פְׁ לִּ ה  שֶׁ מ  תֵן  ח  ם  עִּ ם  חֶׁ לֶׁ ל  אֱכָּ לֶׁ אֵל  רָּ שְׁ יִּ נֵי  קְׁ זִּ ל  כ  וְׁ ן  אַהֲר  א  ב  וַיָּ

אֱל   )יח. יב(   ים וק הָּ
« Aharon vint ainsi que tous les anciens d’Israël, 
pour manger du pain avec le beau-père de Moché 
devant D. » ( 18,12) 
 Rachi demande où se trouvait donc Moché 
pendant ce temps? Il se tenait debout et les servait. 
Pour quelle raison Moché ne mangea-t-il pas avec 
eux et se tenait-il debout en les servant? Le verset 
suivant est : « Ce fut le lendemain, Moché s'assit 
pour juger le peuple ; le peuple se tint debout près 
de Moché depuis le matin jusqu'au soir » (Yitro 
18,13). Selon Rachi : il s'agissait du lendemain du 
jour de Yom Kippour. Le Rabbi Shalom de Belz 
explique qu'ainsi le repas qui fut organisé était le 
jour même de Yom Kippour. Les Bné Israël 
n'avaient pas encore reçu la Torah et ne 

connaissaient pas les lois de Yom Kippour. 
Cependant, Moché les connaissaient et c'est la 
raison pour laquelle il ne mangea pas avec eux. 
 
D’après le Ramban, ce repas était en l’honneur de 
la conversion de Yitro qui s'immergea dans un 
mikvé et fut circoncis.  D’après la Mékhilta, ce 
repas était en l’honneur du remariage de Moché et 
de Tsipora.  En effet, lorsque Moché partit pour 
libérer les Bné Israël d’Egypte, il divorça de son 
épouse, comme il est écrit : « Yitro, le beau-père 
de Moché, prit Tsipora la femme de Moché, après 
qu’il l’eût renvoyée »(Yitro 18,2). 
 

ר  הָּ ד הָּ אֵל נֶׁגֶׁ רָּ שְׁ ם יִּ חַן שָּ  )יט.ב( וַיִּ
« Israël campa là-bas en face de la 
montagne»  (19,2) 
Rachi : comme un seul homme, d’un seul cœur. 
Selon le Zohar Haquadoch (Chir haChirim ) : La 
Torah comporte 600 000 lettres, et chacune de ces 
lettres correspond à une âme d’Israël. En effet, le 
peuple comptait 600 000 âmes lorsqu’il s'est tenu 
devant le mont Sinaï.  
 
Le Arougat haBossem explique: Au moment du 
don de la Torah, les yeux s’ouvrirent et tout le 
peuple d’Israël fut à même de voir la Torah écrite 
d’un feu noir sur fond de feu blanc. Chacun 
reconnut l’origine de son âme ainsi que l’origine 
de l’âme de son prochain. Chacun sut alors quelle 
lettre lui correspondait par allusion. Tout Israël se 
tenait uni en bas de la montagne, placé selon 
l’ordre établi de l’assemblage des lettres de la 
Torah au-dessus d’eux. Celui qui avait reconnu 
l’origine de son âme et qui correspondait par 
exemple à la lettre beit (ב) du mot Béréchit (ית רֵאשִּ  (בְׁ
reconnaissant également son ami qui était la lettre 
réch (ר) du mot ית רֵאשִּ  Il allait automatiquement se .בְׁ
placer auprès de son ami dont la racine provenait 
d’une lettre dans la Torah qui était à côté de la 
sienne. 
Et c’est ainsi que tout le peuple s’organisa pour 
prendre sa place en fonction des lettres de la Torah 
qui étaient inscrites dans les hauteurs. 
 
C’est le sens du verset : « Et tout le peuple vit les 
voix » (Yitro 20,15), c’est-à-dire que tout le peuple 
vit les lettres de la Torah qui étaient écrites avec du 
feu. « Le peuple vit, ils tremblèrent », ils 
tremblèrent et allèrent se tenir chacun à côté de son 
prochain afin de pouvoir s’unir en bas et à l’image 
de la disposition des lettres de la Torah en Haut. 



י ה  כִּ ים ק ו אֱל   ' אָנ  דִּ בֵית עֲבָּ ם מִּ רַיִּ צְׁ ץ מִּ רֶׁ יךָ מֵאֶׁ צֵאתִּ ר הו   )כ.ב(   ךָ אֲשֶׁ
« Je suis Hachem, ton D., qui t’ai fait sortir du pays 
d’Egypte, de la maison d’esclavage » (20,2) 
Le Midrach Rabba explique : Je suis Hachem, ton 
D. Je vous ai fait sortir d’Egypte à condition que 
vous acceptiez Ma Dignité sur vous. Le Sfat Emet 
dit que nous voyons ici que la sortie d’Egypte 
dépendait de notre acceptation de la domination 
d’Hachem sur nous. Lorsque nous avons accepté 
Sa royauté, nous avons reçu le pouvoir de quitter 
l’Egypte. Nos Sages (Pirké Avot 7,2) disent : On 
n’est un homme libre que si l’on est immergé dans 
la Torah. La liberté que nous avons reçue lorsque 
nous avons quitté l’Egypte s’éveille chez une 
personne lorsqu’elle fait des efforts dans la Torah 
et accepte le joug du Ciel. C’est pourquoi, lorsque 
nous disons la lecture du Chéma, après avoir 
accepté le joug de la Torah et des mitsvot, nous 
parlons de la sortie d’Egypte. De même, nos Sages 
(Pirké Avot 3,5) disent : Lorsque quelqu'un accepte 
le joug de la Torah, le joug du gouvernement et 
celui de gagner sa vie lui sont enlevés, car il 
devient un homme véritablement libre. 

 
ךָ   מֶׁ ת אִּ אֶׁ יךָ וְׁ ת אָבִּ  )כ.יב(    כַבֵד אֶׁ

« Honore ton père et ta mère » (20. 12) 
Ce commandement, présent dans la paracha Yitro, 
nous enseigne que le respect commence à la 
maison. Honorer ses parents, c’est reconnaître ce 
que l’on a reçu et apprendre la gratitude. En 
respectant ceux qui nous ont donné la vie, on 
apprend aussi à respecter les autres et Hachem. 

 
לת  ת הַקּו  ים אֶׁ אִּ ם ר  עָּ ל הָּ כָּ ר  . . . ץ וְׁ ל הַש פָּ אֵת קו   כ.טו( )   וְׁ

Tout  le peuple voyait les voix… et le son du 
chofar (20. 15) 
Dans la paracha Yitro, un détail étonnant apparaît 
lors du don de la Torah : le peuple d’Israël entend 
des voix et voit des sons. Les commentateurs 
expliquent que cette expérience dépasse les sens 
habituels. Au Sinaï, la Torah n’est pas seulement 
comprise avec l’intelligence, elle est ressentie, 
vécue profondément. Cela nous enseigne que la 
Torah ne se limite pas à l’étude intellectuelle, mais 
doit toucher le cœur et transformer la personne. De 
plus, Hachem s’adresse à tout le peuple, sans 
intermédiaire. Hommes, femmes, enfants : tous 
sont présents. Cela montre que la Torah n’est pas 
réservée à une élite spirituelle. Chacun a une place 
unique dans sa réception et sa transmission. Même 
si tous ont entendu les mêmes paroles, chaque âme 
les a reçues selon sa propre sensibilité. Enfin, juste 
avant la révélation, le peuple est invité à se 
préparer pendant trois jours. La Torah nous 
apprend ainsi que la préparation est essentielle. 
Les grandes révélations ne viennent pas par 
hasard: elles demandent un effort, une 
disponibilité intérieure et un travail sur soi. 

La lecture des dix Commandements  
Prendre conscience de l’importance de toute 
lecture de la Torah : 
Le Chévet Moussar  décrit ce à quoi nous devons 
penser lorsque nous entendons une lecture de la 
Torah : On doit imaginer que la Bima est le Mont 
Sinaï et que l’on  reçois la Torah du mont Sinaï. 
 On doit penser qu’Hachem et Ses anges sont 
présents, comme cela l’a été au don de la Torah. 
On doit se dire que c’est Moché Rabbénou qui lit 
la Torah et que toute la nation [juive] se tient autour 
du mont Sinaï pour écouter la Torah de sa bouche. 
 Michna Broura (146,19) écrit : Selon la halakha, il 
est permis de s’asseoir lorsque l’on écoute la 
lecture de la Torah, mais le Maharam de 
Rothenbourg dit qu’il est bien d’être debout. La 
raison est que lorsque nous écoutons la lecture du 
Séfer Torah, on doit s’imaginer comme si on 
écoutait la lecture de la Torah au mont Sinaï, et au 
mont Sinaï tous les juifs étaient debout. 
 
Halakha : L’interdiction de colporter (rekhilout) 
Emettre de la rekhilout même sans intention de 
nuire. Cet interdit s’applique également au cas où 
la personne qui raconte  ne veut en rien inciter à la 
haine, et ce, même si le colporteur partage 
l’opinion  de la personne dont il  rapporte les dires 
ou les faits.                                               Hafets Abrégé  
 
Dicton : La Emouna est le pont entre le visible et 
l’invisible.                                          Dicton Hasidique 
 

Chabbat Chalom 
: יוסף דוד בן ליאל, ברוך יואל שמעון ישראל בן  יוצא לאור לרפואה שלימה 

, פטריק יהודה  קטי  בחלא  רחל  בת  אסתר  הדסה,   מרצדס   בן  ישי  ראובןפנינה,  
  ראובן בן רבקה, מאיר חיים בן גבי זווירה,    רפאלבן גלדיס קאמונה, אברהם  

בן איזא,  ויקטוריה שושנה בת ג'ויס חנה, רפאל יהודה בן מלכה, שלמה בן  
שלוה,   בן  נסים  אוריאל  לאה,  שרה  בן  יוסף  אבישי  חנה    אלחנןמרים,  בן 

בן   יצחק  ישראל  כמונה,  בת  יעל  מרים,  בן  דוד  עזיזא,  בת  מרים  אנושקה, 
  ואילן   לבנה   סופי  בת  חיה  גיולה:  בית  שלוםציפורה, עמנואל בן סוזן אזיזה.  

הגון  '.סולאנג  סנדרה בן  יצחק  יהודה דומיניק    שרה:  זיווג  בת  אנדרה  זסוזן 
  סופי  בת  אורהמאיר משה בן אסתר, אילן אלי אהרן בן אסתר, קלואי    יונירינה,  
,לאה בת רבקה, אלודי רחל מלכה בת חשמה,  לבנה  סופי בת  לאה  לולה,  לבנה
דוד בן יעל דינה, ליטל בת    נאור :בכל  רבה   הצלחה.    רבקה   בן  גבריאל  יוסף

דינה,   קיימא    זרע  ברכה  שמחה   בן   מרדכי  וליונתן   אסתר   בת   לחנהיעל  של 
 : לעילוי נשמת לבנה מלכה בת עזיזא וליאור עמיחי מרדכי בן ג'ייזל לאוני.  ל

,  ג'ינט מסעודה בת ג'ולי יעל,  חנינה  בן   ראובןקלוד שלמה בן ז'רמן רבקה,  
בל בת  בן מחה, מסעודה  מוריס    גיא,  ח שלמה  מייכה.  בן  בן לאה,יוסף  יונה 

,  מרים  בן'ולי, דוד  ג  בן   הוברט  חי   ניסיםמשה בן מרי מרים. אליהו בן מרים,  
בן  כוכבה  אסטרייה  בת  רחל   אפרתפליקס סעידו בן אטו מסעודה.   , אברהם 

קרול מזל     , אנדרה סעיד בן פורטונה מסעודה,מרזוקה  אנרייט  מלכהאליעזר,  
 אדסה בת גבי זרגונה, אברהם בן אסתר, יהודה יוסף בן רחל. 

 
 
 
 
 
 


